



الحوار بين الأديان في ميزان الإسلام





#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله وبعد،

فقد احتدم الجدل حول جدوى حوار الأديان، والتطورات المستقبلية لحوار الحضارات، وتباينت الآراء، حيث يرى فريق أن ما أدى إليه التقدم التكنولوجي من زيادة الصراعات والقوة يقتضي البحث عن سبل تنقذ البشرية من هذا الخطر، وتخفف من حدة الصراع والخلاف، وتحقيق السلام. وأن الحوار هو من أهم السبل التي يمكن أن تساعد على تحقيق ذلك.

وذهب فريق آخر إلى أنها دعوى بدعية ضالة، حملت الخبث والمكر، تحمل مصدراً مروعاً مخيفاً، ولا يجوز الاستجابة لها بحال، بل لا بد من نبذها والحذر منها وعزلها عن ديار المسلمين.

ومع تباين تلك الآراء تتضح الحاجة إلى بحث هذه المسألة، وضرورة تحقيقها ودراستها، وتقويمها في ميزان الإسلام.

إن الأحداث الخطيرة التي يحياها العالم الإسلامي، والتطورات العجيبة التي تمر بالبشرية، كل هذا ليفرض على المسلمين أن يقفوا من الإسلام موقف سلفهم الأمجاد من الدعوة إليه، والدفاع عنه، وتصحيح الأفهام وصيانته من عوامل الانحلال والهدم. ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرْكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾ [محمد:٧].

وإنما المراد التنبيه والتحذير من جر المسلمين إلى تصويب الأديان المحرفة والملل الوثنية، وتسويغ عقائدها وعباداتها، والتخلي عما هو معلوم من الدين بالضرورة، من كون الإسلام ناسخاً لجميع الأديان، وأن نبيه رسول الله وخاتم النبيين، وأن كتابه القرآن مهيمن على جميع الكتب.

لكل هذه الأسباب أحببت أن أكتب حول هذا الموضوع " الحوار بين الأديان في ميزان الإسلام "، وبيان المنهج الشرعي في الحوار مع أتباع الديانات. وموازين وضوابط ذلك. وعرض كل لك على ميزان الإسلام.





ودراستي هذه تعد استكمالا لدراسات سابقة، تناولت الحديث عن الموضوع، إما باستفاضة واستطراد حسب طبيعة البحث، مثل كتاب: دعوة التقريب بين الأديان، للدكتور أحمد بن عبدالرحمن القاضي، نال بما درجة الدكتوراة في قسم العقيدة والمذاهب المعاصرة من جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، عام ١٤٢١هـ وقد أفدت من موضوعاته ذات العلاقة في نفس الموضوع، ولا يخفى أنه من تاريخ تأليف الرسالة إلى وتاريخ كتابة هذا البحث ما يزيد عن أربعة عشر عاما، استجدت فيها على الساحة العالمية والإعلامية والحوارية من مراكز ومؤتمرات، استدعت تسليط الضوء عليها في ثنايا هذا البحث.

وكتاب آخر أفدت منه فيما يخص التأصيل العقدي لهذه المسألة، حوار الأديان، وهو كتاب: الحوار مع أهل الكتاب أسسه ومناهجه في الكتاب والسنة، لمؤلفه: خالد ابن عبد الله القاسم. رسالة ماجستير تقدم بما لكلية التربية جامعة الملك سعود مسار العقيدة، وقد تمت مناقشة الرسالة سنة ١٤١٢هـ. وفيه تحدث عن الأسس والمناهج الصحيحة للحوار مع أهل الكتاب، والتنبيه على ضرورة تحقيق الأهداف الشرعية من الحوار معهم، وواضح من موضوعه أنه دراسة تأصيلية لمنهج التعامل مع أهل الكتاب، بخلاف ما عناه موضوع بحثي من دراسة الحوار بين الأديان قديما وحديثا وأشهر مؤتمرات الحوار حتى تاريخ كتابة هذا البحث.

وقد حرصت على تقديم دراسة مركزة، تلم بجوانب الموضوع قدر الإمكان.

وقد قسمت البحث إلى مقدمة وثلاثة مباحث وخاتمة على النحو الآتي: أما المقدمة فقد سبقت.

وأما المباحث فالأول منها: حوار الأديان حقيقته وأصوله والمصطلحات المتقاربة.

المبحث الثاني: الحوار بين الأديان قديماً وحديثاً. وحوى:

أولاً: الحوار بين الأديان قديماً.

ثانياً: الحوار بين الأديان حديثاً.

المبحث الثالث: في المنهج الشرعي في الحوار بين الأديان.

ثم الخاتمة: وفيها أهم النتائج التي توصلت إليها من خلال البحث والتوصيات. وأتبعت ذلك بفهرس للمصادر المعتمدة في هذا البحث.

أسأل الله أن أكون قد وفقت. وأن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم.





### المبحث الأول

### حوار الأديان حقيقته وأصوله والمصطلحات المتقاربة

الحوار بين الأديان، والتعايش، وتقريب الأديان، ووحدة الأديان، وتوحيد الأديان مصطلحات ظهرت وانتشرت انتشاراً عالمياً في العصر الحاضر، واكتسبت معاني جديدة، وأهدافاً متعددة، مما يتطلب توضيحاً وبياناً لها.

# أولاً: معنى الحوار:

الحوار: أصله من الحور وهو الرجوع عن الشيء وإلى الشيء. والمحاورة: المجادلة. والتحاور التجاوب. وهم يتحاورون أي يتراجعون الكلام'. وعلى هذا جاء استعماله في القرآن الكريم. قال الراغب في مفردات القرآن: " والمحاورة والحوار: المرادّة في الكلام. ومنه التحاور. قال تعالى: ﴿قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا أَ إِنَّ اللّهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١].

وفي الاصطلاح: الحوار يعني التباحث بين طرفين أو أكثر، ومراجعة الكلام بينهم بغرض التوصل إلى اتفاق وإبداء وجهة نظر<sup>٣</sup> أو وصول إلى الحق للأخذ به وترك ما سواه.

وهو مصطلح جديد، كما يقول د. عبد العزيز التويجري<sup>3</sup>: فلم يعهد تداوله في المواثيق والعهود الدولية، وهو ليس من ألفاظ القانون الدولي<sup>٥</sup>.

فالحوار كما يتضح من التعريف مصطلح يحوي مواداً متباينة.

فإذا قصد به الحوار الدعوي فهو يعني في المفهوم الإسلامي: الحوار مع أتباع الأديان الأخرى لبيان صحة هذا الدين، وبيان محاسن الإسلام. أ

١ انظر: لسان العرب (٢١٧/٤).

۲ انظر: ص۱۳۵.

٣ انظر: في أصول الحوار. (إعداد الندوة العالمية للشباب الإسلامي)، ص١١، أسلوب المحاورة في القرآن، ص١٠، الحوار في القرآن، ص١٠، الحوار بين الأديان، ص١٨٩.

٤ المدير العام للمنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة (لإيسيسكو)

٥ بتصرف. الحوار والتفاعل الحضاري من منظور إسلامي. المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة. ايسيسكوا. ط١٤١٧هـ

٦ انظر في هذا المعنى: الحوار مع أهل الكتاب، خالد القاسم، ص١١٢.





إن الحوار بين الأديان – بالمفهوم الإسلامي الذي سنوضحه – مطلبٌ شرعي لازم لتوضيح الصورة الصحيحة لعقائد الإسلام وآدابه وأحكامه، وهو وسيلة من وسائل دعوة أتباع الأديان إلى الإسلام، والدعوة إلى الله تعالى موجهةٌ لكل الناس، وإقناعهم بالحق هدف شرعي مطلوب.

#### ثانياً: التقارب:

التقريب أو التقارب في اللغة: ضد التباعد. وتقارب الشيئان تدانيا. والتقرب: التدني إلى الشيء والتوصل إلى إنسان بقربة أو بحق. واقترب أو تقارب القوم: دنا بعضهم من بعض. ا

والتقارب حسي بالمكان ومعنوي بالمعاني من أخلاق وديانة. ولفظ "التقريب" أو " التقارب" يدل على مسألة نسبية هي " القرب " وهي تتفاوت في حقيقتها وتطبيقاتها لدى مختلف الأطراف، بل وفي نظرة كل طرف على حدة في فترة زمنية معينة ". ٢

#### ثالثاً: الوحدة والتوحيد:

وحد الشيء جعله واحداً. وتوحيد النمط أو الشيء: الاقتصار على إنتاج نموذج واحد. واتحد الشيئان أو الأشياء: صارت شيئاً واحداً. ٢

### أما في الاصطلاح فإن:

وحدة الأديان تعني: "الاعتقاد بصحة جميع المعتقدات الدينيّة، وصواب جميع العبادات، وأنها طرق إلى غاية واحدة". أ وتوحيد الأديان يقصد به: "دمج جملة من الأديان والملل في دين واحد مستمد منها جميعاً، بحيث ينخلع أتباع تلك الأديان منها وينخرطون في الدين الجديد". °

والفرق بين وحدة الأديان وتوحيد الأديان كما هو واضح من المعنى اللغوي أن من قال بوحدة الأديان اعتقد بصحة جميع الاعتقادات الدينية، واعتقد أن أصحابها كلهم ناجون، وأن العبادات فيها تؤدي إلى غاية واحدة. أما توحيد

١ انظر: لسان العرب (٦٦٣/١، ٦٦٦).

٢ انظر كلام الدكتور أحمد القاضى في دعوة التقريب بين الأديان (٣٣٥/١).

٣ المعجم الوسيط، ص١١٦.

٤ دعوة التقريب بين الأديان ١ / ٣٣٩.

٥ دعوة التقريب بين الأديان ١ / ٣٤٣.





الأديان فيعني دمج الأديان في دين واحد مستمد منها جميعاً، بحيث يترك كل صاحب دين دينه، ويؤمن بالدين الجديد الملفق.

ومع ما طرأ من التحريف على الدين الحق، اختلف حال المعتقد في صحة الديانة، فمن اعتقد أن اليهودية أو النصرانية منجية الآن فهو مخطئ. يصدق ذلك قول المصطفى عليه الصلاة والسلام، الذي لا ينطق عن الهوى: " ((والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أهل النار)) أخرجه مسلم في صحيحه. ا

#### رابعاً: التعايش:

التعايش: في اللغة مشتق من العيش، والعيش الحياة. ٢

والتعايش في الاصطلاح يقصد به: العيش المتبادل مع الآخرين القائم على المسالمة والمهادنة".

وهو من المصطلحات الحديثة، التي ظهرت بعد الحرب العالمية الثانية، ويراد به حالة السلم التي تعيش فيها دول ذات أنظمة اجتماعية، وعقائد سياسية متباينة. لا سيما كتلة الدول الرأسمالية الغربية، وكتلة الدول الاشتراكية من دون نشوب الحروب بينها.

إن معنى التعايش السلمي ينصب على التفاهم، وليس على التعايش بين الطبقات، ومؤداه في الواقع قبول الوضع الراهن في العلاقات بين الدول، وإزالة حدة التوتر في العلاقات الدولية، والتعبير عن التعايش يكون بعبارات: التسامح، التقارب، التساكن، التكامل، التلاقي، التجانس<sup>4</sup>.

تلك كانت أشهر المصطلحات المتقاربة مع معنى الحوار. وقد تمخض هذا القرن عن ولادة مصطلحات عديدة غزت عالمنا العربي والإسلامي، فطالعنا مصطلح " العولمة " الذي دعا إلى توحيد العالم بحيث يكون كالقرية الصغيرة، بإزالة الفوارق، والقضاء على ما يتمتع به كل مجتمع من خصوصية دينية أو ثقافية أو اجتماعية، وهذا الهدف يتطلب هذه

الصفحة ٥

www.b-jastaniah.sa dr.jasten@gmail.com 966505304041+

١ أخرجه مسلم (٨٠/١) في «الإيمان» (١٥٣)، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

٢ القاموس المحيط ٢/٩٠٤، . بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط١، ٤١٢هـ.

٣ مجلة الجراري. ليوم ص ٢٧ العدد١٤ عام ١٤١٧هـ، وهي مجلة تصدرها المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة. ايسيسكو. مقال بعنوان مفهوم التعايش في الإسلام بقلم د. عباس الجراري.

<sup>4</sup> مقومات التعايش الالتزام بالوسطية فكراً وسلوكاً-جريدة الرأي- لعدد ١٢٣٠٢ - ٢٠١٣/٠٣/٠٢





الدعوى التي تبناها الغرب النصراني وهي الحوار أو التقريب بين الأديان. ولكنهم استخدموا فيه مصطلح آخر لتحقيقه، وهو (حوار الشمال والجنوب) ١، أو (الحوار العربي الأوروبي) اعتمدوا على الحوار والتقريب لتحقيقه.

وفي الواقع أنما لم تكن حوارات بمعنى الكلمة، فقد كان ينقصها التوازن المطلوب بين المتحاورين، وإن كانت العولمة أكثر ظهوراً في الناحية الاقتصادية، ومحاولة سيطرة الغرب على الشرق، فإن هناك مصطلح آخر كانت الدعوة إلى حوار الأديان والتقريب بينها احدى تطبيقاته. ألا وهو مصطلح (العالمية).

والعالمية كما في الموسوعة الميسرة: " مذهب يدعو إلى البحث عن الحقيقة الواحدة التي تكمن وراء المظاهر المتعددة في الخلافات المتباينة.

ويزعم أصحاب الدعوة والقائمون عليها أن ذلك هو السبيل إلى جمع الناس على مذهب واحد، تزول معه خلافاتهم الدينية والعنصرية لإحلال السلام في العالم محل الخلاف" ٢.

والعالمية بهذا التعريف تحمل مدلولاً واسعاً يدخل فيه العولمة، بل والدعوات الأخرى الحوار والتقريب والتوحيد بين الأديان، فما هي إلا " إحدى مفردات العالمية "كما يقول د. أحمد القاضي ".

وفي هذا يقول د. محمد محمد حسين \* رحمه الله: " وللعالمية تطبيقات واسعة في كل نواحي الحياة، وأنشطتها المختلفة، من سياسية ودينية واقتصادية وأدبية ولغوية، وكلها تحاول أن تصل إلى النظام الواحد، الذي يجمع الناس في كل ميدان من هذه الميادين المختلفة على مذهب واحد، أو بعبارة أخرى تحاول أن تكتشف الأصول الإنسانية المشتركة -حسب زعمهم وراء مظاهر التعدد المتباينة في هذه الأنشطة البشرية، لتصبح الأرض وطناً واحداً يدين بدين واحد، ويتكلم لغة واحدة، يتذوق الفنون والآداب بذوق واحد مشترك " أ.

١ في الواقع أنها لم تكن حوارات بمعنى الكلمة، فقد كان ينقصها التوازن المطلوب بين المتحاورين، وهي في حقيقتها حوار الغالب والمغلوب، فعناصر الحوار ومنطلقاته وغاياته وفلسفته محضرة من لدن الطرف القوي، الذي هو الولايات المتحدة والمجموعة الأوروبية، بينما كان دور المنطقة العربية هو الإنصات والتلقي. إذن هناك فرق بين الحوار المسيس، وهذا غرضه معروف من قبل الغرب، والحوارات الأخرى.

٢ انظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة (١٠٩١/٢).

٣ انظر: دعوة التقريب (٣٣٤/١).

٤ الإسلام والحضارة الغربية، ص١٧١.

<sup>\*</sup>كاتب إسلامي. ولد بسوهاج بصعيد مصر. تولى التدريس بجامعة الإسكندرية، وجامعة بيروت العربية، والإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض. تميزت كتاباته بالأصالة والمنهجية. (نحو ١٣٣٠-١٤٠٣هـ) انظر: ذيل الأعلام ص١٩٩.





يتضح أن لفظ العالمية قد يلتبس على الأكثرية مرماه ومغزاه، وربما فتن به الكثير من دعاة التجديد، والدعوة إلى التعايش والانخراط مع العالم وعدم الانعزال أيّاً كان هذا الانعزال. وقد عرضته في هذه الدراسة على اعتبار أنه يستخدم هذه الدعوى بكل مصطلحاتها المتقاربة لتحقيق هذه العالمية.

ويطالعنا أيضاً مصطلح (حوار الحضارات)، أو حوار الثقافات. وهو مصطلح برز على الساحة الإعلامية والثقافية والسياسية، وهو وإن كان جديداً نسبياً، جاء الاهتمام به رداً على أطروحة (صموئيل هنتنجتون) "صدام الحضارات"، وما أثارته من جدل، حيث ادعى أنه لا يمكن أن يكون هناك لقاء بين الإسلام والغرب، فكانت الحوار بعد ذلك على الساحة رداً على قوله، بل هناك من دعا إلى أن يكون حوار الأديان حواراً للحضارات '.

ومهما تعددت المصطلحات، فالذي يهمنا أنه قد شاع في العقود الأخيرة استعمال مصطلح (الحوار)، فحوار الأديان أو الحوار بين الأديان أو حوار الحضارات أصبح هو التعبير الشائع على الساحة الإعلامية الآن.

وربما استعمل مصطلح الحوار ليس فيما يرتبط بالأديان، بل يدخل فيه ما يكون بين الدول من مباحثات حول قضايا اجتماعية أو سياسية، كل هذا يدخل ضمن نطاق الحوار، بل حتى بين أفراد المجتمع الواحد، بل الأسرة الواحدة فيما تختلف فيه من وجهات النظر، أو ما يتصل بالأفكار وغيرهما.

والذي يعنينا في هذا المقام هو ما قام عليه هذا البحث، وهو الحوار بين أتباع الأديان بصورته التي نشهدها اليوم، وتاريخه في القديم والحديث، على ما سأعرض في المبحث التالي.

١ انظر كلام د. أحمد عبدالله في مقال بعنوان "الحوار الغربي. في موقع إسلام أون لاين.





# المبحث الثابي

# الحوار بين الأديان قديماً وحديثاً

#### أولاً: الحوار بين الأديان قديماً:

لم تظهر الدعوى إلى الحوار بين الأديان فجأة كما تنبت الكمأة. والمتتبع لآيات القرآن الكريم تظهر له أن المشركين حكى الله تعالى عنهم الدعوة إلى هذا التوجه مع المسلمين. قال تعالى: ﴿وَدُّوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ ﴾ [القلم: ٩].

وقد اختلف العلماء فيها: فقيل: لو ترخص فيرخصون. وقيل: لو تكفر فيكفرون. قال ابن جرير الطبري: "وأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: معنى ذلك: ودّ هؤلاء المشركون يا محمد لو تلين لهم في دينك بإجابتك إياهم إلى الركون إلى آلهتهم فيلينون لك في عبادتك إلهك كما قال جل ثناءه ﴿وَلَوْلاَ أَن ثَبَّتْنَاكَ لَقَدْ كِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْعًا قَلِيلاً ﴿ إِذا لَا فَعَنْ الْحَيَاةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ثُمَّ لاَ تَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً ﴾. المشكون إذا لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً ﴾. المشكون إذا لله عَلَيْنَا نَصِيراً ﴾.

وعن ابن عباس أن قريشاً وعدوا رسول الله أن يعطوه مالاً، فيكون أغنى رجل بمكة، ويزوجوه ما أراد من النساء، فقالوا: هذا لك عندنا يا محمد وكف عن شتم آلهتنا فلا تذكرها بسوء، فإن لم تفعل فإنا نعرض عليك خصلة واحدة فهي لك، ولنا فيها صلاح. قال: ما هي؟ قالوا: تعبد آلهتنا سنة، اللات والعزى، ونعبد إلهك سنة. قال: حتى أنظر ما يأتي من عند ربي. فجاء الوحي من اللوح المحفوظ: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ۚ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۚ وَلَا أَنْتُمْ عَايِدُونَ مَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ وَلَا أَنْتُمْ عَايِدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلَا أَنَا عَايِدٌ مَا عَبَدْتُمْ ۚ وَلَا أَنْتُمْ عَايِدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلَا أَنْ عَايِدُ وَلَا أَنْتُمْ عَايِدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلَا أَنْكُمْ وَلِيَ وَلَا أَنْتُمْ عَايِدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلَكُمْ وَلِيَ وَلَا أَنْتُمْ عَايِدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَلِيَ أَنْتُمْ عَايِدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلَكُمْ وَلِيَ أَنْتُمْ عَايِدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلَكُمْ وَلِيَ وَلِكَ أَنْتُمْ عَايِدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلَكُمْ وَلَى اللّهِ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَلِيَ اللّهُ وَلَتَكُونَنَ مِنْ قَبْلِكَ لَبِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْخَامِدِينَ فَا اللّهَ فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنَ اللّهَ اللّهَ وَلَتَكُونَنَ مِنْ قَبْلِكَ لَبِنْ أَشَرَكُونَ وَ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطُويًاتُ بِيَمِينِهِ فَيْ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرَكُونَ ﴾ [الام:٤٢-١٧] ٢.

والحوار مع المخالفين قديم، بدأه النبي على فقد أرسل النبي الله إلى هرقل وجاء في رسالته: " من محمد عبدالله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم. سلام على من اتبع الهدى. أما بعد فإني أدعوك بدعاية الإسلام. أسلم تسلم يؤتك الله أجرك

١ تفسير الطبري (٢١/٢٩).

٢ ينظر في ذلك: جامع البيان للطبري (٣٣١/٣٠)، مجموع الفتاوي في التعليق على الحديث (٢٦/١٦).





مرتين، فإن توليت فإن عليك إثم الأريسيين. ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:١٤] ١.

واستقبل النبي الله وفد نصارى نجران. روى ابن إسحق قال: "وفد على رسول الله الله وفد نصارى نجران بالمدينة فحدثني محمد بن جعفر بن الزبير قال لما قدم وفد نجران على رسول الله دخلوا عليه مسجده بعد صلاة العصر فحانت صلاتهم فقاموا يصلون في مسجده فأراد الناس منعهم فقال رسول الله دعوهم فاستقبلوا المشرق فصلوا صلاتهم ". "وورد عنه عهد للنصارى بينهم وبين المسلمين ".

وهنا يبرز جانب السماحة منه صلى الله عليه وسلم وجانب الرفق والتلطف مع المخالف ولو تأملنا هذا الفعل منه وهنا يبرز جانب الدلالات الآتية:

- أنهم فعلوا وهم كفار، ويقولون بالتثليث ويعبدون الصليب ومع ذلك يأذن لهم بدخول المسجد النبوي الشريف.
  - قيامهم بتأدية صلاتهم في مسجده عليه الصلاة والسلام مع أنها تخالف صلاة المسلمين.
    - استقبالهم للمشرق وهذا فيه مخالفة لقبلة المسلمين.

ولا شك أن فعله على ذلك هو من التسامح الداعي إلى ترغيبهم في قبول الحق و تأليف القلوب .

١ انظر صحيح البخاري مع الفتح (٢٧/١) والأريسيون قال: هم الفلاحون.

٢ انظر: زاد المعاد لابن القيم (٦٢٩/٣)، وسيرة ابن هشام (٥٨٢/٥)، وطبقات ابن سعد (٣٥٧/١). وتفسير ابن كثير (٣٦٨/١)، وقال محقق زاد المعاد شعيب الأرنؤوط:"رجاله ثقات لكنه منقطع". وصحح ابن القيم القصة في أحكام أهل الذمة (١٨٧/١).

٣ مما جاء في هذا العهد النبوي: " وإن احتمى راهب أو سائح في جبل أو واد أو مغارة أو عمران أو سهل أو رمل أو ردنة أو بيعة، فأنا أكون من ورائهم ذاباً عنهم من كل عدة، لهم بنفسي وأعواني وأهل ملتي وأتباعي كأنهم رعيتي وأهل ذمتي وأنا أعزل عنهم الأذى..". إلى أن يقول: " ولا يغير أسقف من أسقفيته، ولا راهب من رهبانيته، ولا حبيس من صومعته، ولا سائح من سياحته، ولا يهدم بيت من بيوت كنائسهم وبيعهم، ولا يدخل شيء من مال كنائسهم في بناء مسجد ولا في منازل المسلمين. فمن فعل شيئاً من ذلك فقد نكث عهد الله وخالف رسوله. ولا يحمل على الرهبان والأساقفة ولا من يتعبد، جزية ولا غرامة. وأنا أحفظ ذمتهم أينما كانوا من بر أو بحر، في المشرق والمغرب والشمال والجنوب، وهم في ذمتي وميثاقي وأماني من كل مكروه. وكذلك من ينفرد بالعبادة في الجبال والمواضيع المباركة. لا يلزمهم ما يزرعوه لا خراج ولا عشر ". ويختم نص العهد قائلاً: ".. ومن خالف عهد الله واعتمد بالضد من ذلك فقد عصى ميثاقه ورسوله ".

انظر: مجموعة الوثائق السياسية، محمد حميد الله، ص٥٦١. وانظر أيضاً ماكتبه الكاتب محمد السماك في: مقدمه إلى الحوار الإسلامي المسيحي حول هذا الموضوع، ص١٣.

٤ انظر في ذلك: منهج الرسول ﷺ في الحوار مع النصاري-وفد نجران أنموذجا -علي بن موسى الزهراني، ص٤، ٥. الرياض-جامعة الملك سعود.





وفي القصة أنهم عادوا إلى رسول الله عليه، فسلموا عليه فرد سلامهم، ثم سألهم وسألوه فلم تزل به وبمم المسألة حتى قالوا له: ما تقول في عيسى عليه السلام؟ فإنا نرجع إلى قومنا ونحن نصارى فيسرنا إن كنت نبياً أن نعلم ما تقول فيه؟ فقال رسول الله على: "ما عندي فيه شيء يومي هذا فأقيموا حتى أخبركم بما يقال لي في عيسى عليه السلام"، فأصبح الغد وقد أنزل الله عز وجل: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثِمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ \*الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَلاَ تَكُن مِّن الْمُمْتَرِينَ \*فَمَنْ حَآجَّكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَاءنَا وَأَبْنَاءكُمْ وَفِسَاءنَا وَفِسَاءكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَّعْنَةُ اللّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ [آل عمران:٥٩-٢١]، فأبوا أن يقروا بذلك، فلما أصبح رسول الله ﷺالغد بعدما أخبرهم الخبر أقبل مشتملاً على الحسن والحسين رضي الله عنهما في خميل له وفاطمة رضي الله عنها تمشى عند ظهره للمباهلة ، وله يومئذ عدة نسوة، فقال شرحبيل لصاحبيه: يا عبد الله بن شرحبيل ويا جبار بن فيض قد علمتما أن الوادي إذا اجتمع أعلاه وأسفله لم يردوا ولم يصدروا إلا عن رأيي، وإني والله أرى أمراً ثقيلاً، إن كان هذا الرجل ملكاً متقوياً فكنا أول العرب طعن في عينه ورد عليه أمره لا يذهب لنا من صدره ولا من صدور قومه حتى يصيبونا بجائحة، وإنا أدبى العرب منهم جواراً، وإن كان هذا الرجل نبياً مرسلاً فلاعنَّاه فلا يبقى على وجه الأرض منا شعرة ولا ظفر إلا هلك! فقال له صاحباه: فما الرأي فقد وضعتك الأمور على ذراع فهات رأيك؟ فقال: رأيي أن أحكمه فإني أرى رجلاً لا يحكم شططاً أبداً. فقالا له: أنت وذاك. فلقى شرحبيل رسول الله على فقال: إني قد رأيت خيراً من ملاعنتك، فقال: ((وما هو؟)) قال شرحبيل: حكمك اليوم إلى الليل وليلتك إلى الصباح، فمهما حكمت فينا فهو جائز. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((لعل وراءك أحداً يثرب عليك)) فقال له شرحبيل: سل صاحبيّ، فسألهما فقالا: ما يرد الوادي ولا يصدر إلا عن رأي شرحبيل. أيضاً يبرز هذا الجانب حينما طلب أحد قادة الوفد النجراني عدم المباهلة وقال لرسول الله على: "إني رأيتُ خيراً من مُلاعنتك فقال: وما هو؟ قال شرحبيل وهو من أشرافهم: حُكمك اليوم إلى الليل وليلتك إلى الصباح فهما حكمت فينا، فهو جائز. فقال رسول الله على العلى وراءَك أحداً يثربُ عليك" فقال شرحبيل: سل صاحبي، فسألهما، فقالا: ما يَردُ الوادي، ولا يصدرُ: لا عن رأي شُرحبيل فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "كافر" أو قال: "جاحد موفق". ٢

المباهلة: الملاعنة، والابتهال: الاجتهاد في الدعاء، وإخلاصه بإنزال اللعنة على الكاذب من المتلاعنين. وهيئتها: أن يحضر هو وأهله وأبناؤه وهم يحضرون بأهلهم وأبنائهم ثم يدعون الله تعالى أن ينزل عقوبته ولعنته على الكاذبين. ((مختار الصحاح)) (مادة: ب ه ل)، وانظر: تحرير ألفاظ التنبيه)) للنووي (ص: ٢٤٧)، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، لعبد الرحمن السعدي (٤٩/٢).

۲ انظر: زاد المعاد (۱۲/۳).





والشاهد هنا تنبيهه و المنصراني الأمر قد لا يقدر عليه وقد يجد فيه حرجاً من قومه أو قد يتربوا عليه والحقيقة أن المتأمل لهذا المنهج الذي سار عليه الرسول السلامية العدل والأمان والرحمة والشفقة مع المخالف.

فهذا نهج رسمه لنا نبينا محمد هذا ، الاستقبال والتعامل والتحاور، ومع ذلك فالكفار حسابهم على الله تعالى، ولهم علينا حق الدعوة إلى الإسلام والإيمان بنبيه محمد هذا ، فحدد الإسلام الجزية إذا تركوا على دينهم، وأجاز المعاهدات بيننا وبينهم، كل ذلك من تسامح الإسلام.

ولا شك أن حواره عليه الصلاة والسلام مع المخالفين له أهميته، بل إنه حدد الأصل الشرعي للحوار مع أهل الأديان، والذي نجمله مما سبق فيما يلي:

- وسيلة، بل من أهم وسائل الدعوة إلى الله تعالى '، وإظهار الحق وإحقاقه، وبيان الباطل وزيفه. وهو بمذا المفهوم ووفق هذا الأسس لهو نافذة من نوافذ الخير والنور. وبمذا المعنى وبمذا المفهوم كانت بداياته إلى أن تغير هذا المفهوم فيما بعد كما سيتضح، بعد العهد النبوي، والذي فيه أرسيت قواعد الإيمان، وتقررت أحكام أهل الكتاب والتعامل معهم، والتحذير من الانسياق وراء شعاراتهم وادعاءاتهم كما يقول المولى عزوجل: ﴿وَأَنِ الْكَتَابِ وَالتعامل معهم، والتحذير من الانسياق وراء شعاراتهم وادعاءاتهم كما يقول المولى عزوجل: ﴿وَأَنِ اللّهُ اللّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهُوآءَهُمْ وَالْحُذَرُهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهُوآءَهُمْ وَالْحُذَرُهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللّهُ النّهُ اللّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِم فَ وَإِنّ كَثِيرًا مِّنَ النّاسِ لَقَلْسِقُونَ ﴾ [المائدة ٤٤].
- مجادلة أهل الباطل، وإقامة البرهان على صدق الحق، والرد على الشبهات المانعة من قبوله. قال تعالى: ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۗ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ [النط ١٢٥].
- المباهلة: وفي ذلك يقول ابن القيم رحمه الله في فقه قصة وفد نجران السابق ذكرها ومنها: " أن السنة في مجادلة أهل الباطل إذا قامت عليهم حجة الله، ولم يرجعوا، بل أصروا على العناد أن يدعوهم إلى المباهلة، وقد أمر الله سبحانه بذلك رسوله، ولم يقل: إن ذلك ليس لأمتك من بعدك". ٢

١ ينظر في هذه المعاني: في أصول الحوار للندوة العالمية للشباب الإسلامي، ص١٣، ص١٥.

۲ زاد المعاد (۲۲۳/۳).





• البراءة من الحوار: المفاصلة والبراءة بين المسلمين والكفار بكل أصنافهم ثابتة قبل الحوار، ولكن المراد بها هنا نوعاً خاصاً هو بمنزلة البيان الختامي للحوار الذي يتولى ويعرض فيه المحاور عن الحق كما قال تعالى: ﴿فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران ٢٤].، ويقول تعالى: ﴿فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ فَسَيَكُفِيكَهُمُ الله وَهُوَ السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [البقرة: ١٣٧].

وبهذا يتبين أنه بعد الدعوة والبيان التام، وكشف الشبهة، وإقامة الحجة فإن المحاور يتحدد موقفه: إما الإسلام، وإما التولي، «وحينئذٍ فلابد من الحجة والإعلان والإشهاد بعد المحاورات والمفاوضات المنتهية بالتولي والإعراض: بأنًا مسلمون، ومن سوانا ليسوا كذلك". ١

قد تبين مما ذكرنا من المنهج الشرعي للحوار مع أصحاب الأديان أنَّ الأساس في الحوار هو الدعوة وإقامة الأدلة على صحة دين الإسلام، ووجوب الانقياد له ونبذ الأديان المحرفة، وبيان ما في دينهم المحرف من الباطل بلغة علمية، ومنهجية سليمة، وهذه حقيقة شرعية واضحة لمن استقرأ نصوص الكتاب والسنة، وطالع أخبار الأنبياء وعرف طبيعة رسالتهم. وهو الذي يكون في حال إعراض المحاور وتوليه عن الحق. قال تعالى: ﴿فَإِنْ تَوَلُّواْ فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٤].

# ثانياً: الحوار بين الأديان حديثاً:

مر الحوار بين الأديان بمراحل في العصر الحديث، فمن دعوة إلى توحيد الأديان، لدى مؤسس المدرسة العصرانية الحديثة، (جمال الدين الأفغاني) ، إذ يقول: "... وعلى هذا لاح لي بارق أمل كبير أن يتحد أهل الأديان الثلاثة مثل ما اتحدت الأديان في جوهرها وأصلها وغايتها، وأن بهذا الاتحاد يكون البشر قد خطا نحو السلام خطوة كبيرة في هذه الحياة القصيرة... وأخذت أضع لنظريتي هذه خططاً وأخط أسطراً وأحبر رسائل للدعوة "٣.

١ دعوة التقريب بين الأديان ١٥٧٧ /٤

٢ هو محمد بن صفدر، ولد سنة ١٢٥٤هـ – ١٨٣٨م، قيل في أسعد آباد التابعة لولاية كنر من أفغانستان، وقيل في أسد آباد التابعة لهمدان في إيران، كما اختلف في نسبه فقيل إنه شريف نسبه إلى الحسين بن علي رضي الله عنهما وقيل بل هو فارسي الأصل، وقد طوّف البلاد الإسلامية وغير الإسلامية انظر "الأعلام " ١٦٨/ ١/ - ١٦٩ ، دعوة جمال الدين الأفغاني في الميزان (٩-٥٠)، سمير أبو حمدان، الشركة العالمية للكتاب العالمي، بيروت – لبنان، الطبعة الأولى، الأعلام ١٦٨/ ١٠.

٣ الأعمال الكاملة للأفغاني، ص ٧١.





ولا شك أنه إذا قصد بتلك العبارات التعايش أو التعاون بين أهل الأديان فلا بأس، ولكن حقيقة هذه العبارات اتضحت فيمن اغتر بهذه الدعوة، وهو أخص تلاميذه وأشهرهم نسبة إليه، وهو الشيخ محمد عبده الذي حدث عن نفسه قائلاً: " في أثناء نفي في دمشق سنة ١٨٨٣م، كان أحد القسس في إنجلترا، واسمه (إسحاق تيلور)، يقوم بالدعاية لتوحيد الإسلام والنصرانية، على أساس فكرة التوحيد الموجودة في الإسلام، والموجودة عند الكنيسة الإنجليكية، وكان لي صديق فارسي اسمه (ميرزا باقر) يعتقد إمكان تحقيق هذه الفكرة. وقد تمكن هذا من إقناعي أنا وآخرين من علماء دمشق بكتابة رسالة إلى تيلور في الموضوع. وما إن وصلت هذه الرسالة إلى القس تيلور حتى فرح بها ونشرها، مستعيناً بها على إثبات صحة دعواه أ.

ولم يقف الأمر عند هذا الحد، بل تابع الإيراني ميرزا باقر مهمته للجمع بين رجالات الدين الإسلامي والنصراني لتحقيق فكرة التقريب. ويصف محمد رشيد رضا<sup>٣</sup>، تلميذه محمد عبده، ومؤرخ سيرته الذاتية - الخطوة التالية بقوله: "عرف ميرزا باقر في لندن وغيرها بعض رجال الإنكليز مستقلي الفكر، المحبين لحرية البحث في الدين. ولما وجد هو

ا محمد عبده بن حسن خير الله، من آل التركماني: مفتي الديار المصرية، ومن كبار رجال الإصلاح والتجديد في الإسلام. ولد سنة ١٣٦٦ وتوفي سنة ١٣٢٣ هـ. وتعلم بالجامع الأحمدي. بطنطا، ثم بالأزهر. وتصوف وتفلسف. وعمل في التعليم، وكتب في الصحف ولا سيما جريدة (الوقائع المصرية) وقد تولى تحريرها. وأجاد اللغة الفرنسية بعد الأربعين. ولما احتل الإنكليز مصر ناوأهم. وشارك في مناصرة الثورة العرابية، فسجن ٣ أشهر للتحقيق، ونفي إلى بلاد الشام، سنة ١٢٩٩ هـ (١٨٨١) وسافر إلى باريس فأصدر مع صديقه وأستاذه جمال الدين الأفغاني جريدة (العروة الوثقي) وعاد إلى بيروت فاشتغل بالتدريس والتأليف. وسمح له بدخول مصر، فعاد سنة ١٣٠٦ هـ (١٨٨١) وتولى منصب القضاء، ثم جعل مستشارا في محكمة الاستئناف، فمفتيا للديار المصرية (سنة ١٣١٧ هـ واستمر إلى أن توفي بالإسكندرية، ودفن في القاهرة. الأعلام ٢٥٣/٦

٢ اعتنق (إسحق تيلور) فكرة إقامة اتحاد بين الكنيسة الإنجليزية -بعد إصلاحها- والسلطة الدينية الإسلامية على أساس عقيدتهما المشتركة في التوحيد، وقد شجعه على ذلك ميرزا باقر الإيراني (سكرتير بلنت سابقا) - كذا ?- الذي حمل الفكرة إلى سوريا، وروج لها إلى حد ما، وحصل على عطف محمد عبده عليها، وكتب عبده رسالة إلى تيلور وقعها بإمضائه مع اثنين من كبار علماء دمشق، وسر تيلور بالطبع، ونشر الرسالة في الحال بصفتها تعبر عن الرأي العام لعلماء المسلمين في دمشق، ورتب عليها أن الاتحاد بين المسيحيين والمسلمين على وشك التحقيق، وبلغ ذلك مسامع السلطان. ومع أن الرسالة المنشورة لم تحمل أي اسم لأحد من كتابحا فقد تلقى السفير التركي في لندن تلغرافا على الفور، وأمر بالبحث عن أسماء الموقعين الخمسة، وقام تيلور دون إدراك للخطر باطلاع السفير على الأسماء، فصدر الأمر بنفي الخمسة جميعا من سوريا. http://www.alwaraq.net/Core/dg/rare\_indetail?id

٣ محمد رشيد بن علي رضا، البغدادي الأصل، الحسيني النسب: صاحب مجلة (المنار). ولد سنة ١٢٨٢ وتوفي سنة ١٣٥٤. من الكتاب، العلماء بالحديث والأدب والتاريخ والتفسير. ولد ونشأ في القلمون وتعلم فيها وفي طرابلس. وتنسك، ونظم الشعر في صباه، وكتب في بعض الصحف، ثم رحل إلى مصر سنة ١٣١٥ هـ فلازم الشيخ محمد عبده وتتلمذ له. وكان قد اتصل به قبل ذلك في بيروت. ثم أصدر مجلة (المنار)، وأصبح مرجع الفتيا، في التأليف بين الشريعة والأوضاع العصرية الجديدة. ولما أعلن الدستور العثماني (سنة ١٣٢٦ هـ زار بلاد الشام، واعترضه في دمشق، وهو يخطب على منبر الجامع الأموي، أحد أعداء الإصلاح، فكانت فتنة، عاد على أثرها إلى مصر. وأنشأ مدرسة (الدعوة والإرشاد) ثم قصد سورية في أيام الملك فيصل بن الحسين، وانتخب رئيسا للمؤتمر السوري، فيها. وغادرها على أثر دخول الفرنسيين إليها (سنة ١٩٢٠ م) فأقام في وطنه الثاني (مصر) مدة. ثم رحل إلى الهند والحجاز وأوربا. وعاد، فاستقر بحصر إلى أن توفي فجأة في (سيارة) كان راجعا بحا من السويس إلى القاهرة. ودفن بالقاهرة. أشهر آثاره مجلة (المنار) أصدر منها ٣٤ مجلدا. الأعلام ١٢٦/٦.





والأستاذ الإمام في بيروت، بعد تعطيل العروة الوثقى، اجتمعا فيها بالأستاذ بيرزاده، وعارف أبي تراب، تابع السيد الأفغاني، وبجمال بك نجل رامز بك التركي، قاضي بيروت الشهير.. وألفوا جمعية سياسية دينية سرية، موضوعها التقريب بين الأديان السماوية الثلاثة، وإزالة الشقاق بين أهلها، والتعاون على إزالة ضغط أوربة عن الشرقيين ولا سيما المسلمين فقط، وتعريف الإفرنج بحقيقة الإسلام وحقيقته، من أقرب الطرق. وقد دخل في هذه الجمعية مؤيد الملك، أحد وزراء إيران، وحسن خان، مستشار السفارة الإيرانية في الأستانة، وبعض الإنكليز واليهود. وكان من أعضائها من رجال الدين في لوندره، القس إسحاق تايلر، بل كان هو داعيتها هناك، ومن رجال الحكومة (جي دبيلو. لينتر) مفتش المدارس في الهند. وكان الأستاذ الإمام صاحب الرأي الأول في موضوعها ونظمها، وميرزا باقر هو الناموس (السكرتير) العام لها "١.

يقول توفيق الطويل معلقاً: " سرت هذه الروح - يعني وحدة الأديان - بعد الشيخ محمد عبده حين اشتعلت في مصر الثورة سنة ١٩١٩م بقيادة صحبه وتلاميذه، وفي مقدمتهم سعد زغلول حتى اتحد الصليب والهلال، وخطب شيوخ الأزهر في الكنائس، واعتلى القس منابر الأزهر "٢. ومن النصارى الذين اعتلوا منابر الأزهر القمص سرجيوس، والقمص بولس بال ٣.

كما ظهرت الدعوى إلى الحوار بين الأديان بهدف الوحدة والتقريب لدى الماسونية. وهي منظمة سرية يهودية، عالمية، يرجع بعض الكتاب تاريخ إنشائها إلى حقب بعيدة في التاريخ، ترفع شعارات إنسانية، وتخفي ملامح يهودية في ورمزها واصطلاحاتها، تقدف في آخر المطاف إلى سيطرة اليهود على العالم. <sup>4</sup>

وليس من هدف البحث الاستطراد في حقيقة هذه الجمعية الغامضة، وما أحيطت به من مبالغات وتهويلات - ربما كان وراءها الماسون أنفسهم - بل الذي يعنينا هو موقفها من قضية وحدة الأديان.

١ انظر: تاريخ الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده. محمد رشيد رضا (٨١٩/١) ٨٢٠-٨١٩).

٢ انظر في ذلك كله: دعوة جمال الدين الأفغاني في ميزان الإسلام، ص٢٤٧.

٣ انظر: لغة الحوار في القرآن، ص١٠٩.

٤ انظر عن الماسونية: السر المصون في شيعة الفرمسون، لويس شيخو. أسرار الماسونية، الجنرال رفعت اتلخان. بروتوكولات حكماء صهيون. ترجمة عجاج نويهض. الماسونية ذلك العالم المجهول، صابر طعيمة. الماسونية في العراء، د. محمد الزغبي، الماسونية، محمود ثابت الشاذلي.





يقول رئيس محفل الشرق الأعظم الماسوني، محمد رشاد فياض، في كتابه النور الأعظم: " الميمات الثلاثة في الموسوية والمسيحية والمحمدية المجتمعون في ميم واحدة هو ميم الماسونية، لأن الماسونية عقيدة العقائد، وفلسفة الفلسفات. إنحا تجمع وتوحد المتفرقات والمتشتتات، وإن باءي البوذية والبرهمية يجتمعان في باء البناء، بناء هيكل المجتمع الإنساني الصالح المنزه من العمالة العنصرية والعملاء، إن ما أورثه الآباء الصالحون للأبناء هو مبادئ الحرية والمساواة والإخاء، ونحن نزيد عليه المحبة والعدالة والعطاء ... الماسونية على حقيقتها ليست عمالة لأية ديانة أو عنصرية معينة إنما عقيدة العقائد، وفلسفة الفلسفات، وبالمبادئ الإنسانية مزية. عقيدة الأحرار، هي عقيدة لجميع أبناء البشرية دون تمييز أو تفريق. وإنما لن تمنح الفضل والأولوية لفريق دون فريق. "

وهذه عبارات مشبعة بالرموز الباطنية التي تذكر بمقالات البهائية والباطنية، لا سيما وهي تصدر عن ماسوني عربي يحاول تحسين وجه الماسونية اليهودية، وإلا فإن عداء الماسونية للأديان جميعاً أمر لا يخفى، كما جاء في البرتوكول الرابع عشر لحكماء صهيون: " عندما نغدو سادة لن نترك ديناً قائماً غير ديننا القائل بالإله الواحد الذي يرتبط به مصيرنا، لأننا نحن شعب الله المختار، وبنا ارتبط مصير العالم، ولذا يجب أن نقضي على كل الأديان، فإذا نشأ عن ذلك وجود ملحدين عصريين فإنهم سيكونون عناصر انتقالية، وهذا لا يضر مخططنا لأنهم سيكونون مثلاً للأجيال التي ستعتنق تعاليم دين موسى، الذي بفضل قوته وعقلانيته يجب أن ينتهى بنا إلى التسلط على العالم كله."

فالماسونيون يخدعون أتباعهم بوضع المصحف والإنجيل والتوراة بجواره، ليتقبلها جميع الأتباع، ويعلنون أن الماسونية تدعوا إلى الإيمان بالله إيماناً مطلقاً، لا يحده حد، ولا تشوبه شائبة، ويفترض على الواحد منهم حب الله والكنيسة والمسجد ويرفعون شعار الحرية والإخاء والمساواة ٤.

وهم في حقيقة أمرهم يهود يسعون إلى هدم الأديان، وسوق الناس إلى مطامعهم وأغراضهم التي لا تنتهي إلى حد.

وبدأت فكرة حوار الأديان في الغرب في الظهور على الساحة العالمية في القرن الماضي وتحديدا في عام ١٩٣٢م كانت فرنسا أول من نادى بها، عندما قامت بإرسال ممثلين إلى علماء الأزهر للتحاور معهم حول إمكانية توحيد الديانات الثلاث، الإسلام والنصرانية واليهودية.

۱ المحمدية: تعبير يراد به المسلمون. وقد نقل الشيخ بكر أبو زيد عن محمد علي مؤلف "الفكر الخوالد" قوله: "أما التسمية بمحمدي ومحمدية فلم تكن في يوم من الأيام سائدة ولا مستساغة لدى أتباع هذا الدين"، وعقب قائلاً: "إذاً فالتوقي من هذا الإطلاق مناسب". معجم المناهي اللفظية، ص٤٩٧.

٢ النور الأعظم، ص١١٢-١١٥، عن الإسلام والحضارة الغربية، د. محمد محمد حسين، ص١٨١.

٣ بروتوكولات حكماء صهيون، ص٨٦، ترجمة إحسان حقي.

٤ المخططات الماسونية العالمية، ص٥٦، ٦٤.





واستمرت هذه الدعوة، فظهرت على ألسن كثير من المستشرقين في العصر الحاضر أمثال: ج. س قنواتي، ولويس غارديه ، ومنهم أيضاً لويس ماسينيون ، وهو من كبار المستشرقين، (ت١٩٦٢)، وكان كاثوليكياً \* فرنسياً، فقد دعا إلى وحدة الأديان، ولا شك أنه تأثر بدراسته لحسين الحلاج. المقتول بالزندقة سنة ٩٠٩هـ، حيث كان من أكثر الناس عناية بدراسته، كما اعتنى بدراسة الشيعة، وكان له اهتمام خاص بالمذاهب الباطنية، والصوفية.

فدراسته أوصلته في النهاية إلى دعوى وحدة الأديان والإخاء بين الشعوب ". واستمرت دعواته المستمرة لتوحيد الديانات السماوية الثلاث -حسب زعمه-، وتركيزه على فكرة التوحيد. ومن أقواله في ذلك:" إن نداء الإسلام هو استمرار للعقيدة الإبراهيمية "ك.

وكان يرى أنه بإمكان المسيحيين، بل من واجبهم الاعتراف بالمصداقية النسبية للقرآن، والاعتراف الجزئي بنبوة محمد، وقد أولى أهمية كبيرة لدراسة المسائل اللاهوتية، التي تشكل محطات أساسية-حسب تعبيره في تاريخ العلاقات المتبادلة بين الإسلام والمسيحية. وكان يرى أنه بين المسلمين والمسيحيين يوجد إمكان حقيقي للتفاهم الديني "في العبادة المشتركة للإله الواحد" كما عبر، ولذا على الكنيسة أن تعترف بالإسلام ومكانته كديانة توحيدية. ولهذا يرى بعض دارسي مؤلفات ماسينيون أن مراسلاته واتصالاته الواسعة مع الهيئات الكاثوليكية العليا، بما في ذلك صداقته الشخصية مع

١ انظر كتاب: فلسفة الفكر الديني بين الإسلام والمسيحية. ترجمة: صبحي الصالح، د. فريد جبر.

٢ لويس ماسينيون: مستشرق وعالم فرنسي من أعضاء المجمعين العربيين في دمشق والقاهرة. مولده ووفاته بباريس. تعلم العربية والفارسية والتركية والألمانية والإنكليزية، وعني بالآثار القديمة والتنقيب عنها. أسهم في عدة مؤتمرات دولية للمستشرقين. أسس عدة جمعيات للصداقة مع الأقطار العربية والإسلامية، وأسهم في المؤتمرات الدولية لتاريخ الديانات. انظر: الأعلام، للزركلي (٢٤٧-٢٤٧).

تعني كلمة كاثوليكية أي العامة. وهو الوصف الذي تصمته الإيمان النيقاوي الذي أقر في مجمع نيقية سنة ٣٢٥ للكنسية الشرعية، وجاء فيه. واعتقد بكنيسة واحدة جامعة رسولية " وقد اعتبرت الكنيسة الغربية التي مقرها الفاتيكان في روما مستحقة لهذا الوصف دون سواها، بدعوى أن مؤسسها بطرس حواري المسيح. انظر: تحريف رسالة المسيح عبر التاريخ، ص ٣١١، محاضرات في النصرانية، ص٢٤١.

٣ انظر: موسوعة المستشرقين، ص٣٦٣ - ٣٧٠، الإسلام والمسيحية، حورافسكي، ١٢٠ - ١٢٦.

٤ انظر: لويس ماسينيون. جان موريون. ترجمة مني النجار، ص٤٧.





(جيوفاني باتيستا)، الذي أصبح البابا بولس السادس '، مهدت التربة للمناقشات التي دارت في المجمع الفاتيكاني الثاني ١٩٦٣-٥-١٩٦٥ حول العلاقة بين الكنيسة الكاثوليكية والمسلمين

ويمثل الفيلسوف الروسي (فلا ديمير سولوفيوف) النصراني الأرثوذكسي نموذجاً آخر لنماذج الممهدين للوحدة بين الأديان. حاول اكتشاف الأسس التاريخية -حسب زعمه- الدينية البعيدة لإقامة وحدة روحية بين الديانات، المنحدرة حسب تعبيره من "الأرومة الإبراهيمية".

وكذا (أليكسي جرافسكي) في كتابه: الإسلام والمسيحية من التنافس والتصادم إلى الحوار والتفاهم أ. ومنهم أيضاً وات مونتغمري ، حيث يقول: " إننا نأمل أن نصل بعد مدة طويلة لا شك إلى تحقيق دين واحد للعالم بأسره، يتضمن في نطاقه اختلافات مشروعة شرعية المذاهب الأربعة..." ٦.

ولست أدري كيف يكون الشرك والتوحيد دينا واحداً، فهما ضدان لا يجتمعان، وهؤلاء المستشرقون لا يستطيعون التخلص من تعصبهم الذميم ضد الإسلام والمسلمين، مهما ادعوا الموضوعية في كتاباتهم.

وقد ظهرت هذه الدعوى جادة واضحة بعد المجمع الفاتيكاني الثاني، الذي انعقد في روما سنة ١٩٦٢-١٩٦٥م. وتمخض عن قرارات كان لها أثر كبير على المسلك الذي سلكه النصاري مع الإسلام أو الأديان الأخرى.

جاء في أول دساتير المجمع (الكنيسة: دستور عقائدي) فقرة ١٦: ".. بيد أن تدبير الخلاص يشمل أيضاً أولئك الذين يؤمنون بالخالق، وأولهم المسلمون الذين يعلنون أنهم على إيمان إبراهيم، ويعبدون معنا الله الواحد الرحمن الرحيم، الذي

١ سكرتير دولة الفاتيكان عام ١٩٤٤، ورئيس أساقفة ميلانو ١٩٥٤، انتخب لكرسي البابوية عام ١٩٦٣، وصار لقبه (البابا بولس السادس) وأصل الجمع الفاتيكاني الثاني، الذي أرسى الحوار الإسلامي المسيحي وختمه (١٩٦٣-١٩٦٥). زار فلسطين عام ١٩٦٤م، وأنحاء عديدة في العالم في محاولة لتوطيد السلام. انظر: الإسلام والمسيحية، خلف محمد الجراد، مترجم الكتاب.

٢ فيلسوف ولاهوتي، وشاعر روسي، تخرج في جامعة موسكو، وتأثرت آراؤه بشكل كبير بالكتابات المسيحية، وأيضاً بأفكار البوذية والأفلاطونية المحدثة،
 والمذاهب الدينية والفلسفية الأخرى. من أهم مؤلفاته (محمد -سيرته وتعاليمه الدينية). الإسلام والمسيحية، جورافسكي، ص١٠٨.

٣ انظر: الإسلام والمسيحية، جورافسكي، ص٩٠١.

٤ الإسلام والمسيحية، جورافسكي، ص١٣٠.

ه مستشرق بريطاني معاصر. من مؤلفته (محمد في مكة). لا تخفى نزعنه التعصبية ضد الإسلام في كتاباته، وإن ادعى الموضوعية. انظر: مناهج المستشرقين في الدراسات العربية والإسلامية، ص١٤٧.

<sup>7</sup> انظر: مجلة إسلاميات مسيحيات (25/2) تصدر عن المعهد البابوي للدراسات العربية في روما - ١٩٧٨م.





يدين الناس في اليوم الآخر ". وهذا النص " يسجل تغيراً جذرياً في موقف الكنيسة الكاثوليكية بالنسبة إلى سائر الأديان. وهو تغير لا رجوع ممكن عنه. وهو ملزم بما للمجمع المسكوني من سلطة".

وفي البيان المتعلق بعلاقة الكنيسة بالأديان غير المسيحية: ".. والكنيسة الكاثوليكية لا تنبذ شيئاً مما هو في هذه الديانات حق ومقدس، وتولي تقديرها باحترام صادق هذه الطرق المسلوكة في العمل والحياة، وهذه القواعد والتعاليم التي وإن اختلفت في أمور كثيرة عما تقول به وتُعلمُه، تحمل غير مرة قبساً من شعاع الحقيقة التي تنير جميع الناس. غير أنها تبشر، ويجب أن تبشر بلا انقطاع بالمسيح الذي هو (الصراط والحقيقة والحياة) (يوحنا ٢:١٤).

يتوجه البيان إلى خصوصية المسلمين بهذه الدعوة فيتابع قائلاً: " وتنظر الكنيسة أيضاً بتقدير إلى المسلمين الذين يعبدون الله، الواحد الحي القيوم، الرحمن، القدير، الذي خلق السماء والأرض، وكلم الناس. إنهم يسعون بكل نفوسهم إلى التسليم بأحكام الله، وإن خفيت مقاصده، كما سلم لله إبراهيم الذي يفخر الدين الإسلامي بالانتساب إليه وإنهم على كونهم لا يعترفون بيسوع إلها، يكرمونه نبياً، ويكرمون أمه العذراء مريم، مبتهلين إليها أحياناً بإيمان أ. ثم إنهم ينتظرون يوم الدين الذي يجازي الله فيه الناس بعد ما يبعثون أحياء. من أجل هذا يقدرون الحياة الأدبية ويعبدون الله بالصلاة والصدقة والصوم خصوصاً.

ولئن كان قد وقع في غضون الزمن كثير من المنازعات والعداوات بين المسيحيين والمسلمين، فإن المجمع يحرضهم جميعاً على نسيان الماضي، والعمل باجتهاد صادق في سبيل التفاهم فيما بينهم، وأن يحموا ويعززوا كلهم معاً، من أجل جميع الناس، العدالة الاجتماعية، والقيم الروحية، والسلام والحرية "٢.

وبهذا المجمع الفاتيكاني الثاني فتح الباب على مصراعيه، لانعقاد مئات المؤتمرات والندوات في سبيل التقارب بين الأديان، وتبعه على ذلك مجلس الكنائس العالمي.

ومن أهم قرارات ذلك المجمع المتعلقة بموضوعنا قرارين مهمين:

أولها: إقرار الحريات الدينية للناس، وأن أي شكل من أشكال الإكراه والضغط يعتبر مخالفاً لطبيعة رسالة المسيح.

١ وهذا من افتراء النصارى على المسلمين، فالمسلمون لا يبتهلون إلا إلى الله تعالى وحده، ولا يدعون أحداً سواه.

٢ المجمع الفاتيكاني الثاني، دساتير، قرارات، بيانات، ص٦٢٩.





ثانيها: الاعتراف للمسلمين بأنهم يعبدون الله الأحد الحي القيوم، وأنهم يسلمون أنفسهم لله، وأنهم يقرون بالبعث والجزاء، " ونتمنى للنصارى والمسلمين أن يتناسوا الماضي، وأن يعملوا باجتهاد صادق سبيلاً للتفاهم فيما بينهم، وأن يتماسكوا من أجل جميع الناس على حماية وتعزيز العدالة الاجتماعية، والقيم الأدبية، والسلام والحرية" .

هذه القرارات كان لها دور كبير في تغيير خطة الكنيسة وتكتيكها في الدعوة إلى التنصير، خاصة بين المسلمين، فكان من خطتها أن تسعى إلى التنصير من خلال الدعوة إلى هذه المعاني والمصطلحات.

ثم دعا البابا يوحنا بولس رئيس المجمع الفاتيكاني الثاني إلى صلاة مشتركة في قرية أسيس الإيطالية في ١٩٨٦/١٠/٢٧ م حضرها عدد من المسلمين، وجعلوا ذلك اليوم وهو ٢٧أكتوبر عيداً لكل الأديان، وأول يناير، وهو السنة الميلادية يوم التآخي ٢.

ومن الكنيسة الكاثوليكية إلى مجلس الكنائس العالمي، والذي يمثل الطوائف النصرانية غير الكاثوليكية، وتنطوي تحته جميع الكنائس البروتستانتية "والأنجليكانية أوالأرثوذكسية. "

تأسس هذا المجلس عام ١٩٤٧م، وقد شكل عام ١٩٥٥م مشروعاً دراسياً بعنوان "كلمة الله والأديان الحية للبشر"، وكانت حصيلة الدعوة إلى الانفتاح والحوار مع الإسلام. وتمخض عن جهود المجلس مؤتمر "كارتيني " عام ١٩٦٩م، الذي رأى ضرورة الحوار وتعزيز التفاهم. وقد كان للمجلس نشاطاته في تفعيل قضية الحوار على مستويات عالمية وإقليمية.

١ وثائق المجمع ص٤٧٣.

٢ انظر: سلسة تقارير المعلومات. تصدر عن وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، ص١٠٠٠.

٣ البروتستانتية: حركة دينية، نشأت عن حركة الإصلاح ومبادئها. وهو اسم يستعمل للدلالة على معان عدة، لكنه بمعناه الواسع يطلق على الذين لا ينتمون إلى الكنيسة الكاثوليكية الرومانية أو إلى كنيسة شرقية. انظر: الموسوعة العربية الميسرة (٣٥٧/١).

٤ مذهب الدولة الرسمي في إنجلترا. أنشأه هنري الثامن الذي كان ملكاً في إنجلترا، وانفصل عن الكنيسة الكاثوليكية سنة ١٥٣٥م.انظر: مترجم الإسلام والمسيحية لجورافسكي، ص٩٩.

ه هي الكنائس المسيحية الشرقية البيزنطية التي انفصلت عن الكنيسة الكاثوليكية. انتشرت في روسيا وبلاد البلقان واليونان ومختلف بلدان الشرق الأدبى، حيث تؤلف كنائس مستقلة تحت سلطة بطاركتها، المنجد في الأعلام، ص٣٢.





ومما هو معلوم أن قوام الحركة البروتستانتية والكنائس المتأثرة بما هو العمل التبشيري، وبعبارة أصح التنصير. وهو ما يتعارض مع مفهوم الحوار والتقارب ولذلك فالملحوظ أن المجلس يستفرغ وسعه في السعي لاستغلال الحوار للتنصير'.

وتتابعت اللقاءات والمؤتمرات والندوات بين المسلمين والنصاري ٢.

ومن نماذج الدعوة إلى التقريب "المونية"، وهي تسعى نحو دمج الأديان وتوحيدها ضمن إطار فكري ساقط متهافت، ومن نماذج الدعوة إلى التقريب إلى مؤسسها الملياردير (صن مون) الذي ولد في كوريا الشمالية عام ١٩٢٠م، لعائلة تنتمي إلى " المذهب الكالفني "" البروتستاني، وكن اسمه حينذاك " يونغ ميونغ مون " ثم تغير لاحقاً إلى " صن ميونغ مون " وهو الذي اشتهر به.

يقدر أتباع مون بحوالي مليونين إلى ثلاثة ملايين شخص، منتشرين في مائة وعشرين دوله، معظمهم في كوريا (٢٥٠٠٠) واليابان (٥٠٠٠٠)، والولايات المتحدة (٥٠٠٠٠) بينما لا يزيد عددهم في بريطانيا وفرنسا وإيطاليا وألمانيا على ألف شخص، ويقوم أتباعه بالعمل مجاناً وبدون تأمين اجتماعي في مؤسساته الصناعية والتجارية. ٤

جاء في نص البيان الذي ألقاه مساعده وأكبر معاونيه، شانج هوان كواك، أمام ثلة من العلماء والمفكرين المسلمين في السطنبول عام ١٩٨٥م ما يلي: " تلقى مون الوحي من المسيح سنة ١٩٣٦م، عندما كان في السادسة عشرة من عمره، وفي السنوات التالية تتبع التعاليم الروحانية المشتركة بين مؤسسي الأديان ودرس عن الأنبياء والقادة الدينيين أمثال: بوذا وموسى ومحمد وآخرين. ومن خلال هذه الخبرات التي اكتسبها تحقق من أن إرادة الله، والقيم الأساسية هي التي تجمع بين الأديان والأمم وتجعلها تعيش في سلام، إن البشرية قد خلقها إله واحد، عاني كثيراً حتى يوحد بجهوده بين الناس. وبطبيعة الحال لم يكن هذا التوحيد لا لون له. أنشأ الله الديانات عن طريق القادة الدينيين، " القساوسة " و " الأنبياء ". هؤلاء من أختارهم وأمدهم بالحقيقة والحب. وتطورت الديانات في العالم. ومن خلال الرسل نشر الله أبناءه في كل مكان ليعكسوا بالطرق المختلفة التي توجه النفس البشرية "°.

١ باختصار شديد. انظر: دعوة التقريب بين الأديان (٤٦٣/٢ ـ ٩٩٩). وانظر: مقدمة إلى الحوار الإسلامي المسيحي، ص١٦، ١٦.

<sup>7</sup> ينظر: البيانات المسيحية الإسلامية المشتركة من ١٩٠٤ إلى ١٩٩٢ (معهد الدراسات الإسلامية المسيحية) جامعة القديس يوسف. بيروت -١٩٩٦م.

٣ نسبة إلى كالفن يوحنا (١٥٠٩-١٥٦٤)، إصلاحي فرنسي، نشر في فرنسا وسويسرا مذهباً حمل اسمه. أنشأ في جنيف حكومة ثيوقراطية، له كتاب الأسس المسيحية، جعل منه أكبر لاهوتي عرفه الإصلاح. المنجد في الأعلام، ص٩٢٠.

٤ انظر: مفاهيم معاصرة في ضوء الإسلام، ص٦٠-٦٧، جريدة المسلمون الأعداد ٣٥-٣٨.

٥ انظر: جريدة المسلمون عدد ٣٥ /٢١ محرم/٢٠ هـ، ص٩.





ومن المفارقات العجيبة موقف اليهود من هذه الدعوى، فمع إصرارهم أنهم شعب الله المختار، ومواقفهم المشهودة من النصارى والمسلمين، إلا أن منهم من تبنى هذه الفكرة. وظهرت محاولات منهم لتطبيع العلاقات مع جيرانهم لم تقتصر على الجانب السياسي فقط، بل امتدت إلى الجوانب الثقافية والاجتماعية.

وفي مطلع عام ١٩٩٨م شارك اليهود في ندوة الحوار بين الأديان المنعقدة في الرباط، يمثلهم الحاخام الأكبر لليهود السفارديم بإسرائيل (إلياهوباكشي)، وقال في رد على سؤال وجه له حول جدوى مثل هذه الحوارات، قال: "اعتقد أن انعقاد الندوة يعتبر كسباً في حد ذاته " وأنه يتعين تجنيب الأديان الصراعات أو النزاعات التي يمكن أن تقع بين الدول لاعتبارات سياسية، لأن الدين هو رمز التفاهم والتوحيد ..." \.

ومن الجمعيات التي تأسست لتحقيق هذه الدعوى "جمعية المؤمنون المتحدون "، وتنعت نفسها بأنها الجماعة العالمية للمؤمنين بالله.

ومن تصورات تلك الجمعية أن الأديان لها مستوى واحد، ومنها اليهودية والنصرانية والإسلام والبوذية والماسونية والمؤمنون الأحرار بإله واحد. ويضعون صلاة مشتركة يمارسها كل المؤمنين، أسموها صلاة روح القدس وكذلك نشيد يردده الجميع اسموه " نشيد الإله الواحد رب وأب "٢

كما تأسس نادٍ يسمى " نادي الشباب المتدينين "، ومقره نيويورك. وهم يخاطبون الشباب بدعوى عالم يسوده السلام، ومن أجل تآلف الأديان ".

ومن المهم الإشارة إلى مجموعة من المراكز العلمية في البلدان العربية، مثل: جامعة القديس يوسف الكاثوليكية في بيروت، المعهد الدومينيكاني للدراسات الشرقية في القاهرة، معهد دراسات الآباء البيض في تونس، وهي جمعية من الكهنة الكاثوليك أسسها الكاردينال لافيجري اسقف الجزائر.

وهذه المراكز اليوم مراكز علمية ضخمة ليست للاستشراق فقط، ولكنها محاضن رئيسية للحوار الإسلامي المسيحي ٤٠.

الأشكيناز هم أساساً يهود شرق أوروبا. هو مفهوم اتسع ليضم كل يهود الغرب بما في ذلك الولايات المتحدة. وذلك في مقابل (السفارديم) اليهود الشرقيين. والأشكناز يشكلون غالبية يهود العالم.

١ جريدة الشرق الأوسط ١٩-٢-١٩٩٨ عدد (٧٠٢٣).

٢ سلسة تقارير المعلومات، ص١٠١

٣ سلسة تقارير المعلومات، ص١٠١. وانظر: تصحيح مفهوم الحوار بين الأديان، ص٢٦.

٤ انظر: المسيحية ما لإسلام، جورافسكي، ص١٣١-١٣١.





ومن المهم بمكان الإشارة إلى أحد المراكز في هذا المجال وهو: مركز الدوحة الدولي لحوار الأديان، افتتح في شهر مايو ٢٠٠٧ كثمرة لتوصيات مؤتمر الدوحة لحوار الأديان. وتم افتتاحه رسمياً في ١٤ مايو ٢٠٠٨ ويعتبر الدور الرئيسي للمركز هو نشر ثقافة الحوار وقبول الآخر والتعايش السلمي بين أتباع الديانات. ا

#### ومنذ إنشاء المركز عقدت العديد من المؤتمرات السنوية الدائمة له للحوار، وأشهرها:

- مؤتمر الدوحة السابع لحوار الأديان الثلاثاء ٢٠ أكتوبر ٢٠٠٩ تحت شعار "التضامن والتكافل الإنساني"
  - مؤتمر الدوحة الثامن لحوار الأديان (دور الأديان في تنشئة الأجيال). ١٩١٩ أكتوبر ٢٠١٠م.
    - مؤتمر الدوحة التاسع لحوار الأديان ٢٤ أكتوبر ٢٠١١م.
    - مؤتمر الدوحة الدولي العاشر لحوار الأديان ٢٠١٣م. " تجارب ناجحة في حوار الأديان.

وقد أثار هذا المؤتمر وسابقه جدلا واسعاً، بسبب مقاطعة العديد من العلماء له ورفض حضوره لما رأوا فيها من مخالفات، خالفت الهدف الذي كانت من أجله كما صرحوا. ٢

#### وتوالت مؤتمرات الحوار بين الأديان، وأشهرها مؤخراً:

- المؤتمر الأول لحوار الأديان في شرق أوروبا في إبريل من العام ٢٠١٦ في البوسنة بالتعاون مع جامعة سراييفو وهو مؤتمر دعيت له كل دول شرق أوروبا، لمد جسور التواصل بين مركز الدوحة الدولي لحوار الأديان ودول البلقان وشرق أوروبا."
- المؤتمر الرابع لزعماء الأديان العالمية، في كازاخستان وهدف المؤتمر تعزيز الحوار النشط بين الأديان، وإيجاد فرص للتعاون في مكافحة التطرف والنازية والعنف في أشكالها كافة .

العصرانية: حركة تجديدية واسعة نشطت داخل نشطت داخل الأديان الكبرى اليهودية والنصرانية والإسلام أيضاً. وبحذا المسمى في الفكر الغربي. وهي في الدين وجهة نظر مبنية على الاعتقاد بأن التقدم العلمي والثقافة المعاصرة يستلزمان إعادة تأويل التعاليم الدينية التقليدية على ضوء المفاهيم الفلسفية والعلمية السائدة. وقد سعت إلى تطويع مبادئ الدين لقيم الحضارة الغربية ومفاهيمها. انظر: القاموس لمنبر البعلبكي، ص٥٨٦، العصرانيون، محمد حامد الناصر، ص٣٠٨.

- http://www.dicid.org/aboutus.php \
- ۲ انظر التفاصيل في: http://www.france24.com/ar. http://www.masress.com/search
  - ٣ انظر في ذلك: http://www.dicid.org/news\_website\_details.php?id=12
    - ځ انظر في ذلك: http://www.al-madina.com/node/381433





ولعل من أكثر ما سجله تاريخ القرن العشرين على مستوى الحوارات الجماعية بين المسلمين والنصارى، هي مؤتمرات الحوار الإسلامي المسيحي.

والمقصود بالمؤتمرات أو الندوات أو الملتقيات، هي تلك اللقاءات التي جرت بين المسلمين والنصارى لبحث قضية أو عدة قضايا للدراسة والحوار، والجهة المنظمة لهذه اللقاءات إما حكومات، أو دول، أو وزارات تابعة لها، أو تجمعات دينية كالمؤسسات والهيئات والمجالس التي ترعى القضايا الدينية، مثل الفاتيكان للنصارى أو جمعيات الدعوة الإسلامية للمسلمين.

وقد بلغ عدد المؤتمرات والندوات -بالاستقراء والتتبع على الساحة الإعلامية- التي عقدت من تاريخ أولها، وهو (مؤتمر تاريخ الأديان الدولي عام ١٩٣٥م في بروكسل -بلجيكا، وحتى وقتنا الحاضر أكثر من ثلاثمائة مؤتمراً.

معظم تلك المؤتمرات إن لم يكن جميعها قامت بمبادرات من الجهات المنشئة لها، والسابق ذكرها. ويستثنى من تلك المبادرات، ما دعت إليه حكومة خادم الحرمين الشريفين في المملكة، قبل تأسيس مركز الملك عبدالله للحوار العالمي.

#### مركز الملك عبدالله للحوار العالمي:

يُعد مركز الملك عبدالله العالمي للحوار بين أتباع الأديان والثقافات تتويجا لجهود خادم الحرمين الشريفين الملك عبدالله بن عبد العزيز آل سعود — حفظه الله — في نشر ثقافة الحوار والتعايش السلمي بين البشرية كافة ومبادرته — أيده الله — التاريخية بالدعوة للحوار بين أصحاب الديانات السماوية والثقافات الإنسانية. وتلا تلك المبادرة من رعايته المتكررة لمؤتمرات الخوار ومنها المؤتمرات الثلاثة للحوار:

- ❖ أولها المؤتمر الإسلامي العالمي للحوار بين أتباع الأديان المنعقد في مكة المكرمة في شهر يونيو سنة ٢٠٠٨.
  - ♦ ثانيها المؤتمر العالمي للحوار المنعقد في مدريد في شهر يوليو سنة ٢٠٠٨.
- ♦ ثالثها الاجتماع رفيع المستوى للحوار بين أتباع الأديان والثقافات والحضارات المنعقد في مقر الأمم المتحدة في نيويورك خلال شهر نوفمبر سنة ٢٠٠٨م وكانت نتائج تلك الجهود تأسيس المركز ومقره العاصمة النمساوية فيينا.

وجاء إنشاء مركز الملك عبدالله العالمي لحوار أتباع الأديان والثقافات بفيينا في شهر أكتوبر ٢٠١١م الذي تم افتتاحه بحضور صاحب السمو الملكي الأمير سعود الفيصل وزير الخارجية ومعالي نائب رئيس وزراء جمهورية النمسا وزير الخارجية ميخائيل شيبندل ايغير ومعالي وزير خارجية مملكة إسبانيا خوسيه مانويل جارثيا مارجاللو وأعضاء مجلس إدارة





المركز بمبنى شتورني التاريخي بفيينا تجسيداً لهذه الصيغة، وثمرة لمبادرة خادم الحرمين الشريفين مما يجعلها وسيلة لتعميم الحوار الحقيقي على شتى المستويات بين المنتمين إلى الثقافات والحضارات الإنسانية ذات التنوع الخلاق.

وقد عقد المؤتمر الإسلامي العالمي للحوار فور انطلاق مبادرة الملك عبدالله للحوار بحضور عدد من كبار علماء الأمة ومفكريها ومثقفيها عام ١٤٢٩هـ والذي نتج عنه إشاعة ثقافة الحوار من خلال عقد ندوات ومؤتمرات في أنحاء العالم وتكوين فريق عمل يدرس عوائق الحوار ويعمل لإزالتها حيث أكد خادم الحرمين الشريفين من خلال كلمة ألقاها في افتتاح المؤتمر بأننا صوت تعايش وحوار عاقل وعادل وصوت حكمة وموعظة وجدال بالتي هي أحسن موضحا أن الرسالات الإلهية دعت جميعها إلى خير الإنسان والحفاظ على كرامته وإلى تعزيز قيم الأخلاق والصدق، مشيرًا – أيده الله – إلى أننا ننطلق في حوارنا مع الآخر بثقة نستمدها من إيماننا بالله ثم بعلم نأخذه من سماحة ديننا. المناه الله المناه والمناه وصوت حكمة وموعظة وجدال والمناه والمناه

ما سبق كان عرضاً لتاريخ الحوار بين الأديان قديما وحديثا، والدواعي له في القديم والحديث. ولا شك أن الوقوف على نوعية الحوار القائم، هو الذي يحدد منهج الإسلام في التعامل مع المخالفين، وما يتضمنه الحوار من أهداف وخصائص، على ما سيتضح في المبحث التالي، في بيان المنهج الشرعي في حوار الأديان.

۱ انظر في ذلك موقع المركز على الشبكة العنكبوتية http://www.kaiciid.org/en/the-centre/. وانظر مقال الجزيرة حاضنة عالمية مستقلة لإرساء قيم التفاهم والتعايش وتعزيز المشتركات الإنسانية. http://www.al-jazirah.com/2014/20140117/ln38.htm





#### المبحث الثالث

# المنهج الشرعي في الحوار بين الأديان

يتمثل المنهج الشرعي المستنبط من كتاب الله تعالى، وهدي النبي عليه أفضل الصلاة والسلام في الحوار بين الأديان، بالنظر إلى الهدف من الحوار، وبيانه فيما يأتي:

# أولاً-الأهداف المشروعة للحوار:

- الحوار لأجل الدعوة إلى الدين الحق: هذا هو الهدف العام الذي شرعه الله لنا، وهو الدعوة لهذا الدين، والدفاع عنه وبيانه للناس، وبيان محاسن الإسلام وفضائله، وهذا أسمى الأهداف وأجلها، وهو ما دعت اليه الرسل جميعها، كما أشار إلى ذلك القرآن الكريم في آيات عديدة، منها: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۖ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ [المؤمنون ٢٦]، ﴿وَإِبْرَاهِيمَ إِنْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ فَا لَكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٦] إلى غير ذلك من الآيات.

وقد أمر الله نبيه محمداً على بحوار أهل الكتاب لهذا الهدف العظيم. قال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَيْعًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [ال عمران:٦٤].

وحوارات النبي على مع المخالفين كلها تدل على هذا الهدف السامي. روى ابن هشام في السيرة أنه لما سمع بعض نصارى الحبشة بمبعث النبي على قدموا إلى مكة – وكان ذلك قبل الهجرة، وكانوا عشرين رجلاً، فأتوا النبي على فوجدوه عند البيت الحرام فجلسوا إليه وكلموه، فلما فرغوا من مسألة رسول الله على عما أرادوا، دعاهم رسول الله على إلى الله عز وجل، وتلا عليهم القرآن، فلما سمعوا القرآن، فاضت أعينهم من الدمع، ثم استجابوا لله وآمنوا به وعرفوا منه ما كان يوصف لهم في كتابهم من أمره " \.

١ انظر: السيرة النبوية لابن هشام (٢٨/٢-٢٩).





وكذا ما كان من حوار الصحابة رضوان الله عليهم مع النجاشي ملك الحبشة، وإسلام النجاشي حين قرأ جعفر بن أبي طالب صدراً من سورة مريم، ومات على الإسلام سنة تسع، وصلى عليه النبي على صلاة الغائب'. والأمثلة كثيرة.

٢- بيان ما هم عليه من الباطل: من أهداف الحوار أيضاً، سواء بإثبات تحريفهم لكتبهم، أو انحرافهم وإشراكهم بالله تعالى، لإقامة الحجة عليهم، وإظهار باطلهم للمؤمنين ليحذروه.

وقد حاج النبي ﷺ نصارى نجران ويهود المدينة، وأظهر باطلهم، بل ودعا نصارى نجران إلى المباهلة، فامتنعوا خوفاً من عذاب الله ٢، وأظهر الله كذب ما يدعون في عيسى عليه السلام.

وكتب مؤلفات علماء المسلمين مليئة بالحوارات مع أهل الكتاب وغيرهم، وإظهار ما هم عليه من باطل وزيف.

- ٢- الرد على شبهاتهم وطعنهم في الإسلام: فمن خلال الحوار يكون زيادة في تثبيت المؤمنين على ما هم عليه من الحق، وفضح طرق المخالفين في صرف المسلمين عن دينهم. تلك أهم الأهداف التي شرع من أجلها الحوار ".
- ١- الحوار لأجل التعايش: إن المفهوم العام للتعايش لا يزيد على حسن المعاملة، والعيش بسلام بين كافة المجتمعات، مع اختلافها الديني والفكري والثقافي. والحوار القائم على التعايش بهذه الصورة بين أتباع الديانات لا يرفضه الإسلام، بل يحقق معنى البر والإحسان الوارد في قوله تعالى: ﴿لَّا يَنْهَاكُمُ اللّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ ۚ إِنَّ اللّهَ يُجِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [المعنحنة: ٨]

# ثانياً-الأهداف غير المشروعة للحوار:

كما أن هناك أهداف مشروعة للحوار، فهناك أهداف غير مشروعة، ولا يجوز للمسلم الانخراط فيها، وإن كان الحوار يؤدي إلى أي منها، فقد ابتعد بذلك الحوار عن هدفه المشروع الذي شرعه الله تعالى.

١ صحيح البخاري مع الفتح (١٩١/٧). وانظر: السيرة لابن هشام (٢٩٠/١،

٢ صحيح البخاري مع الفتح (١٢٠/٥).

٣ انظر في تفصيل هذه الأهداف: الحوار مع أهل الكتاب أسسه ومناهجه من الكتاب والسنة، خالد القاسم، ١١٢-١١٨.





#### ومن تلك الأهداف:

- ١. موالاة الكفار ومودهم: والله تعالى يقول: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينُ ﴾ ويقول أيضاً: ﴿تَرَىٰ كَثِيرًا مِّنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيْئُسَ مَا قَدَّمَتْ لَهُمْ أَنفُسُهُمْ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَالِدُونَ ﴿ وَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّبِيِّ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَاءَ ﴿ وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [المائدة: ٨٠- ٨١].
- ٢. الحوار للتقارب: من الأهداف غير المشروعة الحوار مع المخالفين لأجل التقارب معهم، بالتنازل عن شيء من الدين، أو أخذ شيء من دينهم. ومن مسلك التقارب أيضاً مشاركتهم فيما هم فيه من العبادات، أو إقرارهم على دينهم وتصحيحه لهم أو مدحه أو مساواته بالإسلام.

فالحوار لأجل التقارب يختلف بحسب نوع القرب، وهو بالمفهوم السابق مخالف لمنهج النبي رضي الحوار مع أهل الكتاب.

٣. الحوار لوحدة أو توحيد الأديان: من الأهداف غير المشروعة في الحوار مع المخالفين، الحوار معهم لنشر الأديان السماوية الثلاثة حسب زعمهم، وإنشاء المعاهد والمراكز من أجل خدمة هذا الهدف، أو حوار توحيد بدمج جملة من الأديان والملل في دين واحد مستمد منها جميعاً، بحيث ينخلع أتباع تلك الأديان منها وينخرطون في الدين الملفق الجديد". 2

هذه الأهداف التي ترتبط بالمحاور المسلم، وشروط التحاور مع المخالف، لابد أن تكون حاضرة في جميع حوارات الأديان القائمة على الساحة الآن، مع استحضار ما أشار إليه النص القرآني عن أهل الكتاب أنفسهم.

فلقد بين لنا المولى عزوجل جانبا مما يرمي إليه أهل الكتاب من الحوار. يقول المولى عزوجل ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحُقُّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة:١٠٩].

١ ينظر في الأهداف غير المشروعة بتوسع. الحوار مع أهل الكتاب، خالد القاسم، ١١٩–١٣٣.

<sup>2</sup> دعوة التقريب بين الأديان (٣٤٣/١). وانظر للاستزادة: مقال: الحوار بين الأديان (حقيقته وأنواعه)، للدكتور عبد الرحيم السلمي، موقع المسلم: www.almoslim.net/documents/hewar.pd.





وقال تعالى: ﴿وَدَّت طَّابِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يُضِلُّونَكُمْ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ﴾ [ال عمران:٦٩].

وقال: ﴿وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمُّ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى ۗ وَلَبِنِ النَّهِ عَن اللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة ١٢٠].

تلك كانت القواعد التي ينبغي على المسلم أن يعيها ويستحضرها تماماً عند قضية الحوار بين الأديان في ميزان الإسلام، واستنادا إلى ما سبق أقول:

أولاً - لا يجوز لمسلم أن يتنازل عن شيء من عقيدته ليقرب الهوة الفاصلة بينه وبين النصارى، لأن الدين هو دين الله الذي أنزله، وليس لنا خيار في قبول ورد شيء منه، بل الأمر جاءنا بالتزام الدين كله، وعدم اطراح شيء منه البتة. قال عز وجل ﴿مَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَى لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ وَابْنِ السَّبِيلِ كَى لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ وَالنَّهُ وَالسَّولَ لَعَلَّكُمْ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ تُرْمُونَ ﴾ [العراب٣]. وقال اللّهَ وَرسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ عَلَى اللّهُ وَالْمَوْتُودَةُ وَالْمَوْتُودَةُ وَالْمَرْبَعِيْ وَاللّهُ مِنْ اللّهَ عَلْمَ وَلَاءَ وَمَا أُعِلَى لِغَيْرِ اللّهَ بِهِ عَوَالُمُنْ وَلَكُمْ وَالْمَوْتُودَةُ وَالْمُوتُونُونَ وَالْمَوْتُودَةً وَالْمَاكِمُ وَالْمَوالُونَ اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلْهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّ

فهذا دين الله تعالى المنزل على رسوله هلى، لا يمكن لإنسان أن يغير فيه ويبدل، كمن ينكر نبوة أحد من الأنبياء، أو يجحد أن النبي هلى هو خاتم الأنبياء، أو يدعي أن النبي هلى مصلح اجتماعي ونحو ذلك، فهذه كلها بدع كفرية مخرجة من الملة. هذا من ناحية الإسلام.

فدعوى التقارب مستحيلة إلا بالتنازل - تنازل أحد الطرفين عن مبادئه وعقيدته -وهذا لا يمكن تحقيقه في الواقع، لأن الإسلام إذا تنازل فيه عن شيء من أصوله لم يعد إسلاماً، ولا يعد صاحبه مسلماً، بل هو كافر مارق عن الدين.





فالمفارقة جلية بين المسلمين والنصارى وغيرهم، كما في الاعتقاد، وفي الاستقامة على صراط العزيز الحميد، ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ۚ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۚ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۚ وَلَا أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدْتُمْ ۚ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۚ وَلَا أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدْتُمْ ۚ وَلِى وَينِ ﴾ [الكافرون ١-٥] ١.

ثانياً – أن هذا المصطلح (وحدة الأديان) مصطلح يعني أن تكون الأديان الباطلة والدين الحق ديناً واحداً. فإما أن يلغي بعضها بعضاً بحيث يبقى منها دين، فيكون إما الإسلام، أو النصرانية، أو اليهودية، أو ما إلى ذلك. أو أن تخلط بين الأديان، بحيث نخرج منها ديناً واحداً وكلا الأمرين مستحيل.

أما الأول فلأنه لا يمكن أن يقع هذا على وجه الأرض البتة، بأن يكون الدين كله واحداً. قال تعالى: ﴿وَلَيِنْ أَتَيْتَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَّا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ ۚ وَمَا أَنتَ بِتَابِعٍ قِبْلَتَهُمْ ۚ وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِعٍ قِبْلَةَ بَعْضٍ ۚ وَلَيِنِ النَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ١٤٥].

فلا يمكن أن يتابعونا ويكونوا مسلمين جملة واحدة، كما أنه لا يمكن أن يكون المسلمون يهوداً أو نصارى - عياذاً بالله - كتلة واحدة، وكذلك سائر أهل الأديان، فكل حزب بما لديهم فرحون.

والثاني، إن خلط الأديان والخروج من ذلك بدين واحد مستحيل، لأن ذلك يعني ديناً جديداً مختلفاً عن كل الأديان الموجودة، كما أن بين الإسلام والنصرانية بالذات من التضاد ما يمنع إمكانية هذا الخلط، لأن الإسلام دين توحيد، أما النصرانية فهي وثنية تدعي التوحيد.

فهذا معنى ما يسمى بوحدة الأديان، فهل يقصد به دعاته ذلك، فإن كانوا يقصدون ذلك فقد راموا المستحيل، وقصدوا الجمع بين الضدين، والتوحيد بين النقيضين. وإن كانوا يقصدون شيئاً من وراء ذلك فيكون دعوى الوحدة دعوى عارية عن المضمون، وشعاراً خال من المعنى. وهذا واقع هذه الدعوى. وهذا الخلط أو المزج هو الذي دعا إليه جارودي من الإبراهيمية، وكذلك وردت في آمال الكنيسة الكاثوليكية في رسالتها (من أجل حوار إسلامي مسيحي).

الصفحة ٢٩

www.b-jastaniah.sa dr.jasten@gmail.com 966505304041+

١ للقراءة في هذه المعاني، ينظر: الصحوة الإسلامية، وهموم الوطن العربي، د. يوسف القرضاوي، ص٨١، إسلام آخر زمن، مندر الأسعد، ص٦٩٣-٣٩٣.

٢ روجيه جارودي هو فيلسوف فرنسي مسلم معاصر، ولد عام ١٩١٣ م في مرسيليا بفرنسا، اعتنق البروتستانتية وهو في سن الرابعة عشرة، وفي عام ١٩٣٧ عين أستاذا للفلسفة في مدرسة الليسيه من ألبي، خلال الحرب العالمية الثانية أُخذ كأسير حرب لفرنسا الفيشية في الجلفة بالجزائر بين ١٩٤٠ و ١٩٤٢، حصل حصل جارودي على درجة الدكتوراه الأولى سنة ١٩٥٣ من جامعة السوربون عن النظرية المادية في المعرفة، ثم حصل على درجة الدكتوراه الثانية عن الحرية عام ٥٤٠ من موسكو، أسس مركز الدراسات والبحوث الماركسية وبقي مديرا له لمدة عشر سنوات، أشهر إسلامه في المركز الإسلامي بجنيف عام ١٩٨٢، وظلّ





"... وبدون شك فنحن لا نرى كيف يمكن لهذه الطرق أن يلتقي بعضها مع بعض، ولكننا نلاحظ تقارباً حيوياً لآمالنا وأمانينا، ومن خلال هذا التقارب ستنشأ بالطبع روحانية عقائدية موجهة نحو الحوار الإسلامي المسيحي، بانتظار أن يصبح كل المؤمنين موجودين في جسم واحد وبوتقة واحدة " ١.

وأذكر باختصار أقوال بعض العلماء، وفتاوي اللجنة الدائمة حول الدعوة إلى النظرية الثلاثية ووحدة الأديان:

يقول الشيخ بكر بن عبدالله أبو زيد رحمه الله في كتابه (الإبطال لنظرية الخلط بين الإسلام وغيره من الأديان):

"... هي أكبر مكيدة عرفت لمواجهة الإسلام والمسلمين، اجتمعت عليها كلمة اليهود والنصارى بجامع علتهم المشتركة بغض الإسلام والمسلمين. فهي في حكم الإسلام دعوة بدعية ضالة كفرية، خطة مأثم لهم، ودعوة لهم إلى ردة شاملة عن الإسلام، لأنها تصطدم مع بديهيات الاعتقاد ... يجب نبذها ومنابذتها والحذر منها والتحذير من عواقبها ... والتنفير منها، وإظهار الرفض لها، وطردها عن ديار المسلمين ... فهي تستهدف الإسلام والمسلمين في: إيجاد مرحلة التشويش على الإسلام، والبلبلة في المسلمين، ... قصر المد الإسلامي واحتوائه، ... كف أقلام المسلمين وألسنتهم عن تكفير اليهود والنصارى وغيرهم ... وتستهدف هدم قاعدة الإسلام وأصله " الولاء والبراء "، وتستهدف صياغة الفكر بروح العداء للدين في ثوب وحدة الأديان، وتفسيخ العالم الإسلامي من ديانته ... وترمي إلى تمهيد السبيل للتبشير بالتنصير ... إنها دخول معركة جديدة مع عباد الصليب، ومع أشد الناس عداوة للذين آمنوا، فالأمر جد وما هو بالهزل " ٢.

أما فتاوى اللجنة الدائمة حول النظرية الثلاثية كما سميت والدعوة إلى وحدة الأديان، فجاء فيها ما يلي:

" من أصول الاعتقاد في الإسلام ...أنه لا يوجد على وجه الأرض دين حق سوى دين الإسلام ... وأن كتاب الله هو آخر كتب الله نزولاً وعهداً برب العالمين، وناسخ لكل كتاب أنزل من قبل ... وأن نبينا ورسولنا محمداً صلى الله عليه وسلم هو خاتم الأنبياء والمرسلين ... واعتقاد كفر من لم يدخل في الإسلام من اليهود والنصارى ... وأمام هذه

ملتزما بقيمه العدالة الاجتماعية التي آمن بحا في المرحلة الماركسية، ورأى أن الإسلام ينسجم معها ويطبقها، وتوفى يوم ١٥ يونيو ٢٠١٢ عن عمر يناهز ٩٨ عاما. وأهم مؤلفاته بعد إسلامه: وعود الإسلام، الإسلام دين المستقبل، المسجد مرآة الإسلام، الإسلام. مفيد الغندور: الإسلام يصطفي من الغرب العظماء ص ١٩١، ١٩١. موقع ويكيبيديا، روجيه غارودي. روجيه جارودي: لماذا أسلمت (نصف قرن من البحث عن الحقيقة)، دراسة أعدها محمد عثمان الخشت ص ٩٢.

١ ص١٦٤ وانظر: أيضاً فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء رقم (٧٨٠٧) من ص٨٠-٨٧.

۲ انظر باختصار من ص ۳٥-٤٦.





الأصول الاعتقادية والحقائق الشرعية فإن الدعوة إلى وحدة الأديان، والتقارب بينها وصهرها في قالب واحد دعوة خبيثة ماكرة، والغرض منها خلط الحق بالباطل وهدم الإسلام، وتقويض دعائمه..." \.

ثالثاً \_ يجب أن يعلم المسلمون جيداً ما الفرق بين الحوار والتسامح الديني وبين التقريب والوحدة، فالتسامح لا يعني الهزيمة النفسية المطلوبة تجاه الكفار، إنما هو النصح لهم بالانقياد لله وحده.

رابعاً—الإسلام هو دين الفطرة، وهذا الذي جعل المنصرين يقولون بملء أفواههم للدول المستعمرة علنا أيام احتلالها لأراضي المسلمين بغية استبدال الشريعة السمحة بالقانون الوضعي: " إن الحكومة لا بد لها من القيام بتربية الوطنيين المسلمين في المدارس العلمانية " وخريجوا هذه المدارس اللادينية هم لواء التقريب المزمع بين الأديان تحت أغلفة التجديد والاستنارة وغيرهما"٢.

وقد كتب الدكتور "رفيع أوّونْلا بصيري إلا جيبوي" - أستاذ العقيدة المساعد بقسم الشريعة والقضاء في الجامعة الإسلامية للعلوم والتقنية بيشاور - طبعة جيبية بعنوان (تصحيح مفهوم الحوار بين الأديان تبيين الغاية من حوار المسلم مع غير المسلمين). فيها الكثير من التأصيل لمبادئ الإسلام الثابتة حول هذه القضية، وقد ألمحت إلى بعض منها في الأسطر السابقة ".

خامساً - نعم: إذا كان الغرض من الحوار هو فهم المخالف، وتعريفه بديننا وأخلاقنا فهو غرض صحيح، أما أن يستدرج المسلمون لتمييع مواقفهم من انحرافات أصحاب العقائد والكتب السابقة فلا.

# سادساً – لا بد في الحوار بين الأديا<mark>ن من</mark> تحقيق أمرين:

أولاً: المرجعيات الدينية الصحيحة.

ثانياً: نوعية الأشخاص المكلفين بالدخول مع الآخر في جدال أو نقاش، حيث يجب أن يكون مشهوداً لهم بالعلم بكتابه وسنة رسوله على بالصلاح والتقوى أولاً، والاعتزاز بالإسلام ثانياً فضلاً عن الكفاءة العلمية.

وأخيراً-إن الأمة الإسلامية صاحبة رسالة، رائدة في الحوار، ولكن أي حوار؟ إنه الحوار بأهدافه المشروعة، مع الحيطة الشديدة من الوقوع في شراك الخديعة، والتي تمدف إلى جر المسلمين إلى التخلي عن ثوابت دينهم، وتقبل جزء أو أجزاء

۱ انظر: مجلة البحوث العلمية، عدد (٥٠)، ص٤٥، ودعوى وحدة الأديان أهدافها - حكمها - خطرها، من ص ٣١-٣٨. وقد ذكرت نص الفتوى باختصار. وانظر كذلك الفتوى رقم (٧٨٠٧) و (٢٢٣٤).

٢ الغارة على العالم الإسلامي، شاتيليه، ص٥٠، الغارة على التراث الإسلامي، جمال سلطان، ص٧٥-٨٥.

٣ ينظر، ص٤-٩، ٢١-٢٦، ٥٥-٤٧.





من أباطيل غيرهم (الآخر)، فيفقد المسلمون حينئذ خيريتهم وتفردهم بالحق في الأرض، قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ۗ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمَ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [ال عدان ١١٠]

وأن دينهم هو الدين الحق الكامل الذي رضيه الله تعالى دون غيره من الأديان. ١.

قال تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَ لَحْمُ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُوذَةُ وَٱلْمُتَرَدِيةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلُ ٱلسَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِٱلْأَزْلَمِ وَٱلْمُتَرَدِيةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلُ ٱلسَّمُ إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِٱلْأَزْلَمِ وَٱلْمُتُودِيةُ وَٱلنَّوْمَ أَكُولُ أَلْكُم لِللَّهُ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِ آلْيَوْمَ أَكُم لَتُ لَكُم ذَلِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِ آلْيَوْمَ أَكُم لَتُ لَكُم ذَلِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِ آلْيَوْمَ أَكُم لَتُكُم لَكُم وَلَا عَنْسَوهُ فَلَا عَنْشَوهُمْ وَٱخْشَوْنِ آلْيُومُ مَلِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا فَمَنِ ٱضْطُرَّ فِي تَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ دِينَا أَنْمَلُ وَلَا لَلّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الملاة: ٣]

۱ انظر ما كتبه شيخ الإسلام ابن تيمية في " مسألة في الكنائس " في استغناء المسلمين عن النصارى وأمثالهم، من ص١٢٨-١٣٣، ففيها كلام رائع أفاد فيه رحمه الله وأجاد.





#### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات. وبعد فبعد عرض قضية الحوار بين الأديان، وعرضها في ميزان الإسلام، فإني ألخص نتائج البحث في النقاط التالية:

- إن الحوار بين الأديان بالمفهوم الإسلامي مطلبٌ شرعي لازم لتوضيح الصورة الصحيحة لعقائد الإسلام وآدابه وأحكامه، وهو وسيلة من وسائل دعوة أتباع الأديان إلى الإسلام، والدعوة إلى الله تعالى موجهةٌ لكل الناس، وإقناعهم بالحق هدف شرعى مطلوب.
- للحوار مع المخالفين أهداف مشروعة حددها الإسلام بضوابط وشروط لا يتنازل فيها المسلم عن أي مبدأ من مبادئه وعقيدته الثابتة الراسخة.
- الحوار مع المخالفين قديم، بدأه النبي على. فقد أرسل النبي على الرسل إلى الملوك، واستقبل الوفود، وهو نحج رسمه لنا نبينا محمد على التعامل والتحاور، ومع ذلك فالكفار حسابهم على الله تعالى، ولهم علينا حق الدعوة إلى الإسلام والإيمان بنبيه محمد على ، فحدد الإسلام الجزية إذا تركوا على دينهم، وأجاز المعاهدات بيننا وبينهم، كل ذلك من تسامح الإسلام.
- مر الحوار بين الأديان بمراحل في العصر الحديث، فمن دعوة إلى توحيد الأديان، إلى الحوار بين الأديان بمدف الوحدة والتقريب لدى الماسونية، وفي الغرب وتحديدا في عام ١٩٣٢م كانت فرنسا أول من نادى بما، عندما قامت بإرسال ممثلين إلى علماء الأزهر للتحاور معهم حول إمكانية توحيد الديانات الثلاث، الإسلام والنصرانية واليهودية.
- يمثل مركز الملك عبدالله مركز الملك عبدالله للحوار العالمي بين الأديان، في رأبي أنموذجا، يمكن من خلاله إظهار المفهوم الصحيح والمنهج الشرعي لحوار الأديان، وإبطال المفاهيم الباطلة في هذا الصدد.
- يتمثل المنهج الشرعي المستنبط من كتاب الله تعالى، وهدي النبي عليه أفضل الصلاة والسلام في الحوار بين
   الأديان، بالنظر إلى الهدف من الحوار، فهناك أهداف مشروعة يشرع الحوار لتحقيقها.
- الحوار لأجل الدعوة إلى الدين الحق، ورد الشبهات وتصحيح المفاهيم المغلوطة، كلها أهداف مشروعة ومطلوبة للحوار.
- إن المفهوم العام للتعايش لا يزيد على حسن المعاملة، والعيش بسلام بين كافة المجتمعات، مع اختلافها الديني والفكري والثقافي. والحوار القائم على التعايش بهذه الصورة بين أتباع الديانات لا يرفضه الإسلام.





- كما أن هناك أهداف مشروعة للحوار، فهناك أهداف غير مشروعة، ولا يجوز للمسلم الانخراط فيها، وإن كان الحوار يؤدي إلى أي منها، فقد ابتعد بذلك الحوار عن هدفه المشروع الذي شرعه الله تعالى.
- لا يجوز لمسلم أن يتنازل عن شيء من عقيدته ليقرب الهوة الفاصلة بينه وبين النصارى، لأن الدين هو دين الله الذي أنزله، والأمر جاءنا بالتزام الدين كله، وعدم اطراح شيء منه البتة.
- يجب أن يعلم المسلمون جيداً ما الفرق بين الحوار والتسامح الديني وبين التقريب والوحدة، فالتسامح لا يعني الهزيمة النفسية المطلوبة تجاه الكفار، إنما هو النصح لهم بالانقياد لله وحده.
- الدعوة إلى الله سبحانه وتعالى من أجلها أرسلت الرسل، وبيان الإسلام ومحاسنه وشرائعه، ولأمة الإسلامية صاحبة رسالة، رائدة في الحوار بأهدافه المشروعة، وهو الذي دل عليه قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّمِعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ۗ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُم ۚ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [آل عمران ١١٠]

# لكل ما سبق فإني أوصي بما يلي:

- الاهتمام بالطلاب المبتعثين، لنشر ثقافة الحوار مع المخالف لديهم، لنشر الصورة الصحيحة للإسلام، والعناية الكاملة بالطلاب الوافدين وإعدادهم إعداداً سليماً ليؤدوا رسالتهم على خير وجه عند عودتهم إلى بلادهم.
- التوسع في إنشاء قاعدة بيانات على الشبكة العالمية الإنترنت عن الحوار وإظهار ثقافة التسامح الديني، بجميع اللغات فبرنامج أو برنامجين لا يكفي، بل لا بد من تكاتف الجهود، لتقوية الموجود على الساحة الآن واستحداث جديد يدعم.
- الإعلان في محركات البحث المشهورة عن بعض الكتب أو المحاضرات التي تتحدث عن التأصيل الإسلامي لثقافة الحوار مع المخالف.
- الاهتمام بسفارات الدول الإسلامية، وغيرها، والرفع ببرامج توعوية مقننة لهم، يباشرها أهل الاختصاص،
   والتعريف بدين الإسلام، وقواعد وآداب الحوار.
- العمل على إعداد أعمال موسوعية أكاديمية غنية في سيرة النبي هي وحواره مع أتباع الديانات المختلفة، تصلح
   كأعمال مرجعية وترجمتها إلى اللغات العالمية.
- الاهتمام بنشر ما ذكره المنصفون من غير المسلمين بشأن سماحة الإسلام في الحوار مع أتباع الديانات. وهذه أوّكد عليها بقوة، فلا زالت الجهود تحتاج إلى مزيد في هذا الجانب.





وأخيراً وليس آخرا فكل واحد منا على ثغر من ثغور الإسلام في خدمة دينه وعقيدته وسنة رسوله وسلى الله على نبينا مكانه ومسؤوليته. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

#### ثبت المصادر

- الإبطال لنظرية الخلط بين الإسلام وغيره من الأديان. د. بكر بن عبدالله أبو زيد. الرياض دار العاصمة ط ا ١٤١٧هـ.
- الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر د. محمد محمد حسين بيروت مؤسسة الرسالة ط مع الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر د. محمد محمد حسين بيروت مؤسسة الرسالة ط مع ط مع المعاصر د. المع
- - أحكام أهل الذمة. ابن القيم. تحقيق صبحى الصالح. ط٤. بيروت. دار العلم-٩٩٤م.
    - إخوان الصفا مصطفى غالب. بدون تاريخ.
    - أسرار الماسونية. الجنرال رفعت أتلخان. ليبيا. دار التراث.
    - إسلام آخر زمن. منذر الأسعد الرياض مكتبة العبيكان ط<sup>7</sup> ١٤١٨هـ.
- الإسلام الحي روجيه جارودي ترجمة دلال بواب ضاهر د. محمد كامل ضاهر بيروت دار البيروني طا -٩٩٥م.
- الإسلام في الألفية الثالثة د. مراد هوفمان القاهرة مكتبة الشروق. تعريب: عادل المعلم يس إبراهيم. ط ا - ١٤٢١هـ.
  - الإسلام في تصورات الغرب د. محمود حمدي زقزوق القاهرة مكتبة وهبة ط١ -٧٠١ه.
  - الإسلام كبديل د. مراد هوفمان تعريب: عادل المعلم القاهرة دار الشروق ط ما ١٤١٨ هـ.
- الإسلام والأديان ضوابط التقريب بين البشر ومحاذير التقريب في العقيدة. د. محمد عوض. القاهرة. دار البشير.
  - الإسلام والتيارات المعاصرة. عبد المعطى بيومي. بدون بيانات نشر.
  - الإسلام والحضارة الغربية. محمد محمد حسين. الكويت. مؤسسة الرسالة. ١٩٨٥.
    - الإسلام والغرب برنارد لويس بيروت دار الرشيد ط١ ١٤١٤هـ.





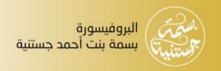
- الإسلام والغرب والديمقراطية قراءة وتعليقات على مقالتي صدام الحضارات والإسلام والغرب جودت سعيد عبد الواحد علواني. بيروت دار الفكر ط ١٤١٧هـ.
- الإسلام والمسيحية من التنافس والتصادم إلى الحوار والتفاهم أليكسي جورافسكي ترجمة د/ خلف محمد الجراد بيروت دار الفكر ط ۲ ١٤٢١هـ.
  - أسلوب المحاورة في القرآن الكريم. عبد الحليم حنفي. القاهرة. مطبعة السنة المحمدية-١٩٧٧م.
- إظهار الحق. رحمة الله الهندي. تحقيق محمد أحمد ملكاوي الرياض الرئاسة العامة لإدارة البحوث العلمية طا ١٤١٠هـ.
  - الأعلام. خير الدين الزركلي. ط٨. بيروت. دار العلم للملايين.
  - بروتوكولات حكماء صهيون. ترجمة د. إحسان حقى. بيروت. دار النفائس. ط١-٨-١٤هـ.
    - البهائية تاريخها وعقائدها. عبد الرحمن الوكيل. دار المدني. جدة-١٩٧٣.
- البيانات المسيحية الإسلامية المشتركة. نصوص مختارة جوليت حداد. جامعة القديس يوسف بيروت معهد الدراسات الإسلامية المسيحية بيروت دار المشرق ط′ ١٩٩٥م.
  - تاريخ الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده. محمد رشيد رضا. مطبعة المنار. ط١-٥٠٠هـ.
- تحديد الفكر الإسلامي أعمال الندوة التي نظمتها مؤسسة الملك عبد العزيز آل سعود للدراسات الإسلامية والعلوم الإنسانية ٤-٥ شعبان ١٤٠٧هـ ط١.
  - تحريف رسالة المسيح عليه السلام عبر التاريخ دمشق دار القلم ط · ٠ ٢٤ هـ.
    - التراث والتجديد حسن حنفي. القاهرة.
- تصحيح مفهوم الحوار بين الأديان تبيين الغاية من حوار المسلم مع غير المسلمين. د. رفيع الاجيبوي. ينجيريا مطبوعات دار العلوم ط۱ ۱۶۱۵هـ.
  - تفسير القرآن العظيم ابن كثير إسماعيل بن عمر. الرياض دار طيبة ط م ١٤١٨هـ.
- تنبيه الغبي إلى تكفير ابن عربي برهان الدين البقاعي تحقيق عبد الرحمن الوكيل بيروت دار الكتب ط
  - التنصير خطة لغزو العالم الإسلامي. إعداد: دون ماكري نشر دار مارك ط' ١٩٧٨م.
    - تيارات اليقظة الإسلامية محمد عمارة سلسلة الهلال ١٩٨٢م.
  - جامع البيان في تفسير آي القرآن الطبري ابن جرير. مصر مكتبة مصطفى البابي. ط م ١٣٨٨هـ.





- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ابن تيمية تحقيق د. علي بن حسن ناصر وآخرون الرياض. دار العاصمة ط¹ ١٤١٤هـ.
  - جولتي وحيداً في القرن. روجيه جارودي. بدون بيانات.
  - الحركات الباطنية في العالم الإسلامي. د. محمد أحمد الخطيب. مكتبة الأقصى. عمان. ٦٠١ هـ.
- الحوار الإسلامي المسيحي. المبادئ التاريخ الموضوعات الأهداف. بسام داود عجك. دار قتيبة. ط١-
  - الحوار بين الأديان. وليم سليمان. الهيئة المصرية العامة للكتاب-١٩٧٦م.
  - الحوار لغة القرآن الكريم والسنة المطهرة. إبراهيم أحمد الوقفي. ط١. بيروت. دار الفكر العربي-١٤١٤هـ.
- الحوار مع أهل الكتاب أسسه ومناهجه من الكتاب والسنة خالد بن عبدالله القاسم الرياض دار المسلم ط ا ١٤١٤هـ.
- الحوار والتفاعل الحضاري من منظور إسلامي المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة ايسيسكو طا ١٤١٧هـ.
- الخلفية التاريخية لمحاكمة روجيه جارودي د. صالح زهر الدين المركز العربي للأبحاث والتوثيق. بيروت طا ١٩٩٨م.
- الدعاة والدعوة الإسلامية المعاصرة المنطلقة من مساجد دمشق. إعداد محمد حسن الحمصي. دمشق. دار الرشيد. ط١-١٤١ه.
- دعوة التقريب بين الأديان دراسة نقدية في ضوء العقيدة الإسلامية د. أحمد بن عبد الرحمن القاضي الدمام دار بن الجوزي ط' ١٤٢٢هـ.
  - دعوة جمال الدين الأفغاني في ميزان الإسلام مصطفى فوزي غزال الرياض دار طيبة ١٤٠٣هـ.
- دعوى وحدة الأديان أهدافها حكمها خطرها جمع وإعداد: أبو أنس علي لوز أبو عبدالله حمود المطر الرياض دار المسلم ط′ ١٤٢٠هـ.
  - ذيل الأعلام. د. نزار أباظة-محمد رياض المالح. بيروت. دار صادرط١-٩٩٩م.
- الرد الجميل لإلهية عيسى بصريح الإنجيل. أبو حامد الغزالي. تحقيق محمد الشرقاوي. ط٣. بيروت، دار الجيل-
  - الرد على المنطقيين. ابن تيمية V هور إدارة ترجمان السنة V V 1 ه.
    - رفع الملام عن الأئمة الأعلام ابن تيمية.





- روجيه جارودي والمشكلة الدينية. محسن الميلي. بيروت. دار قتيبة. ط١-١٤١٣هـ.
- زاد المعاد في هدي خير العباد. ابن قيم الجوزية. تحقيق شعيب الأرنؤوط. بيروت. مؤسسة الرسالة. ط٨- ١٤٠٥هـ.
  - السر المصون في شيعة الفرمسون. لويس شيخو. بيروت. دار الرائد.
  - سلسلة تقارير المعلومات. مركز المعلومات في وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية الكويت ١٩٨٧م.
- سماحة الإسلام في الدعوة إلى الله والعلاقات الإنسانية. عبد العظيم إبراهيم محمد المطعني. ط١. القاهرة. مكتبة وهبة ٤١٤ ه.
- السيرة النبوية ابن هشام تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد الرياض نشر إدارات البحوث العلمية والإفتاء.
- الصحوة الإسلامية وهموم الوطن العربي د. يوسف القرضاوي بيروت مؤسسة الرسالة ط" -١٤١٨هـ.
  - صحيح البخاري مع فتح الباري. القاهرة. دار الريان.
  - صدام الحضارات صامويل هنتنجتون ترجمة طلعت السايب تقديم صلاح قنصوة ط<sup>۲</sup> ١٩٩٩م.
    - الضربات التي وجهت للانقضاض على الأمة الإسلامية. دمشق دار القلم ط ا ١٤١٨هـ.
      - طبقات ابن سعد. ابن سعد. بيروت. دار الفكر. د.ت.
    - العصرانية في حياتنا الاجتماعية. د. عبد الرحمن الزنيدي. الرياض دار المسلم ط م ا ١٤١٥هـ.
- العصرانيون بين مزاعم التجديد وميادين التغريب. محمد حامد الناصر. الرياض مكتبة الكوثر ط٢ ١٤٢٢هـ.
  - الغارة على التراث الإسلامي جمال سلطان. بدون بيانات.
    - الغارة على العالم الإسلامي شاتيليه. بدون بيانات.
  - الفاتيكان والإسلام د. زينب عبد العزيز القدس للنشر والإعلان القاهرة ط<sup>٢</sup> ١٤٢١هـ.
    - فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الرياض.
    - الفرق بين النصيحة والتعيير. ابن رجب الحنبلي. ط١. دار عمار.٦٠١ه.
      - فصوص الحكم ابن عربي. بدون بيانات نشر.
  - الفكر الإسلامي في الرد على النصاري عبد المجيد الشرقي تونس الدار التونسية ١٩٨٦م.
    - فلسطين أرض الرسالات السماوية. روجيه جارودي. ترجمة د. عبد الصبور شاهين. دار التراث.





- فلسفة الفكر الديني بين الإسلام والمسيحية. لويس غارديه-جورج قنواتي. ترجمة صبحي الصالح-فريد جبر. بيروت. دار العلم.
  - في أصول الحوار إعداد الندوة العالمية للشباب الإسلامي ط<sup>4</sup> 0 1 1 1هـ.
- قضايا فكرية واجتماعية في ضوء الإسلام د. محمود حمدي زقزوق. ط' ١٤٠٩ هـ القاهرة دار المنار.
  - القوى الخفية لليهودية العالمية. داود سنقرط. ط١. دار الفرقان-٣٠٤هـ.
- قوى الشر المتحالفة الاستشراق والتبشير وموقفها من الإسلام والمسلمين محمد الدهان القاهرة دار الوفاء ط۲ ۱٤۰۸ هـ.
  - ◄ لا إكراه في الدين. محمد ناصر الطويل الرياض دار طويق ط ١٤١٤ هـ.
- لسان العرب ابن منظور محمد بن مكرم تحقيق أمين محمد عبد الوهاب بيروت دار إحياء التراث ط ا ١٤١٦هـ.
  - الماسونية تحت المجهر.د. إبراهيم فؤاد عباس. جدة. دار الرشاد. ط١-٨-١٤ه.
    - الماسونية ذلك العالم المجهول. صابر طعيمة. بيروت. دار الجيل.
- المجمع الفاتيكاني الثاني دساتير قرارات بيانات ترجمة الأب حنا فاخوري معهد القديس بولس للفلسفة واللاهوت حريصاً بيروت ط ا ١٩٩٢م.
- مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية. جمع وترتيب عبد الرحمن قاسم العاصمي وابنه محمد. ط¹ ١٣٩٨هـ.
  - ◄ مجموعة الوثائق السياسية محمد حميد الله بيروت دار النفائس ط ١٩٨٧ م.
  - محاضرات في النصرانية محمد أبو زهرة القاهرة دار الفكر العربي ط ١٣٨١هـ.
- مسألة في الكنائس \_ شيخ الإسلام ابن تيمية تحقيق وتعليق على الشبل. الرياض. مكتبة العبيكان ط'- 15 مسألة في الكنائس \_ شيخ الإسلام ابن تيمية تحقيق وتعليق على الشبل. الرياض. مكتبة العبيكان ط'-
  - مسند الإمام أحمد بن حنبل. بيروت. دار الفكر.
  - مفاهيم معاصرة في ضوء الإسلام. د. محمد هلال. دار البشير. عمان. ط١-١٤١٣هـ.
  - مقدمة إلى الحوار الإسلامي المسيحي محمد السماك بيروت دار النفائس ط١٤١٨ ١٤١٨هـ.
- مناهج المستشرقين في الدراسات العربية الإسلامية. مجموعة من الباحثين. مكتب التربية العربي لدول الخليج العربي.
  - المنجد في اللغة والأعلام. لويس اليسوعي. بيروت. دار المشرق. ط٢١-١٩٧٣م.
  - منهج أهل السنة والجماعة في النقد والحكم على الآخرين هشام بن إسماعيل الصيني.





- المورد-قاموس إنجليزي-عربي. منير البعلبكي. بيروت. دار العلم. ط١٠١-١٩٧٦م.
  - الموسوعة العربية الميسرة. محمد شفيق غربال. بيروت. دار القلم. ط١-٥٦٥م.
- الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة. الندوة العالمية للشباب الإسلامي.
- هذه هي الصوفية عبد الرحمن الوكيل بيروت دار الكتب ط ً ١٩٨٤م.
  - وثائق المجمع المسكوني الفاتيكاني. مجموعة من المؤلفين. ط٢-٩٧٩م.

#### المجلات والدوريات والمقالات الإلكترونية:

- أرض الإسراء. عدد (۱۰٤) شعبان ۱٤٠٧هـ ابريل ۱۹۸۷. وعدد (۱۱۵) رجب ۱٤٠٨هـ مارس ۱۹۸۸.
  - الأهرام الأعداد الصادرة ٥١/٥/١٥ -١٦/٥/١٧-٨٧/٥/١٠.
    - ◄ جريدة البعث السورية عدد (٢٥) -١٩٨٤م.
    - جريدة الشرق الأوسط. ٩ ١ ٢ ٩٩٨ م عدد (٧٠٢٣).
      - جريدة المسلمون عدد (٥٨٤). ١٤١٦هـ/١٩٩٦م.
  - الحوار بين الأديان (حقيقته وأنواعه)، للدكتور عبد الرحيم السلمي، موقع المسلم:

    www.almoslim.net/documents/hewar.pd
    - صحيفة السفير اللبنانية. عدد (٤١٥٣) –١٩٨٥م.
    - الفيصل عدد (۲۹۸) ربيع الآخر ۲۲۲ه /يونيو-يوليو ۲۰۰۱م.
    - مجلة إسلاميات مسيحيات. المعهد الباموي للدراسات العربية في روما ١٩٨٧م.
      - مجلة الأزهر عدد (٤) ربيع الآخر ٢٢٢ه /يونيو -يوليو ٢٠٠١م.
        - مجلة البحوث العلمية. عدد (٥٠).
        - ◄ مجلة الثقافة العلمية عدد (٣٢) -١٩٨٦م.
- مجلة الجراري. ليوم ص ٢٧ العدد ١٤ عام ١٤١٧هـ، وهي مجلة تصدرها المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة. ايسيسكو. مقال بعنوان مفهوم التعايش في الإسلام بقلم د. عباس الجراري.
  - مجلة الدعوة السعودية.
  - مجلة صوت العرب عدد (١) عام (١٣) -١٩٨٦م.
  - ندوة محاضرات موسم الحج رابطة العالم الإسلامي ١٣٨٨هـ.
    - الوعي الإسلامي عدد (٣٥٣) محرم ١٤١٦ه /يونيو ١٩٩٥م.





# فهرس المحتويات

| رقم الصفحة | الموضوع                                                       |
|------------|---------------------------------------------------------------|
| ١          | المقدمة                                                       |
| ٣          | المبحث الأول: حوار الأديان حقيقته وأصوله والمصطلحات المتقاربة |
| ٣          | أولاً: معنى الحوار:                                           |
| ٤          | ثانياً: التقارب:                                              |
| ٤          | ثالثاً: الوحدة والتوحيد:                                      |
| 0          | رابعاً: التعايش:                                              |
| ٨          | المبحث الثاني: الحوار بين الأديان قديماً وحديثاً              |
| ٨          | أولاً: الحوار بين الأديان قديماً:                             |
| ١٢         | ثانياً: الحوار بين الأديان حديثاً:                            |
| 7 ٣        | مركز الملك عبدالله للحوار العالمي:                            |
| 70         | المبحث الثالث: المنهج الشرعي في الحوار بين الأديان            |
| 70         | أولاً-الأهداف المشروعة للحوار:                                |
| ۲٦         | ثانياً – الأهداف غير المشروعة للحوار:                         |
| ٣٣         | الخاتمة                                                       |
| 40         | ثبت المصادر                                                   |